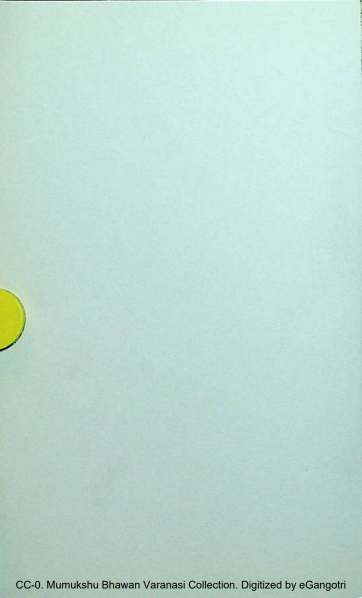


विपश्यना विशोधन कि नात CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri



# ( बुद्धवाणी के परिप्रेक्ष्य में )



विपश्यना विशोधन विन्यास धम्मगिरी, इगतपुरी

© विपश्यना विशोधन विन्यास सर्वाधिकार सुरक्षित

प्रथम संस्करण : २००३ द्वितीय संस्करण : २००४ तृतीय संस्करण : २००६ पुनर्मुद्रण : २०१०, २०१३

मूल्यः रु. ६०/-

ISBN 978-81-7414-227-4

प्रकाशक:

विपश्यना विशोधन विन्यास, धम्मगिरि, इगतपुरी - ४२२ ४०३ जिला- नाशिक, महाराष्ट्र फोन: ०२५५३-२४४०७६, २४४०८६ फैक्स: ९१-२५५३-२४४१७६ Email: vri\_admin@dhamma.net.in info@giri.dhamma.org Website: www.vridhamma.org

मुद्रकः

अपोले प्रिंटिंग प्रेस जी-२५९, सीकॉफ लिमिटेड, ६९ एम. आय. डी. सी., सातपुर, नाशिक-४२२००७, महाराष्ट्र

# 

पृष्ठ संख्या

| दो शव्द     | (v)   |
|-------------|-------|
| प्राक्कथन   | (vii) |
| संकेत-चिह्न | (xii) |

### खंड - १

| वुद्ध की शिक्षा के अनुकूल विषय:  |            |
|----------------------------------|------------|
| (क) अवधारणाएं                    |            |
| (ख) परिभाषाएं                    |            |
| खंड - २                          |            |
| वुद्ध की शिक्षा के प्रतिकूल विपय |            |
| खंड - ३                          |            |
| अलीकिक शक्तियां                  |            |
| खंड - ४                          |            |
| लक्ष्य-प्राप्ति                  |            |
| खंड - ५                          |            |
| खीर का स्वाद उसके सेवन में       | ξ <i>Ο</i> |
| अनुलग्नकः सम्पजञ्ञ               |            |
| परिशिष्टः पातंजल योगसूत्र        |            |
| संदर्भ-ग्रंथ                     | C9         |
| विपश्यना साहित्य                 |            |
| विपश्यना साधना के केंद्र         | 200        |

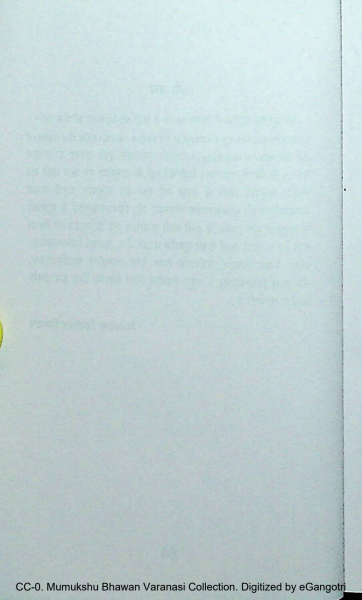


दो शब्द

यह पुस्तक प्रारंभ में आंग्र भाषा में छपी थी जिसका शीर्पक था -A RE-APPRAISAL OF PATANJALI'S YOGA-SUTRAS (in the light of the Buddha's teaching) | उसका प्रकाशन इसी संस्था द्वारा सन १९९५ में किया गया था | हिंदीभाषियों के अनुरोध पर अव उसी का स्वतंत्र अनुवाद हिंदी में छापा जा रहा है | अनुवाद करते समय कल्याणमित्र श्री सत्यनारायण गोयन्का जी, विपश्यनाचार्य के सुझावों के अनुसार मूळ पुस्तक में कहीं-कहीं संशोधन एवं परिवर्द्धन भी किया गया है | अनुवाद कार्य में श्री सुदर्शन प्रसाद जैन, भूतपूर्व विभागाध्यक्ष, आंग्र भाषा विभाग, माणिक्य लाल वर्मा राजकीय महाविद्यालय, भीलवाड़ा (राजस्थान) ने वहुत सहयोग दिया जिसके लिए हम उनके अत्यंत आभारी हैं |

विपश्यना विशोधन विन्यास

(v)



#### प्राक्कथन

भारतवर्ष में पतर्जाल नाम के धहुत से गणमान्य व्यक्ति हुए हैं। इनमें अधिक विख्यात हैं 'योगसूत्र' के रचयिता, 'व्याकरण महाभाष्य' के रचयिता, 'निदानसूत्र' ('छंदोविचिति') के रचयिता, 'परमार्थसार' के रचयिता, एक सांख्याचार्य, एक आयुर्वेद प्रवक्ता, एक कोपकार, एक लंग्रडशाग्त्रकार, इत्यादि। इस पुग्तक का संबंध 'योगसूत्र' के रचयिता से है।

इस ग्रंथ के प्रणंना के जीवनकाल के बारे में विद्वानों में मर्तक्य नहीं है। पर इनमें से लगभग सभी यह नो मानते ही हैं कि उनका जीवनकाल तीसरी अताव्दी ईसापूर्व से लेकर तीसरी अताव्दी ईसापश्चात के बीच ही कहीं रहा होगा। अपने अपने मत की पुष्टि में विद्वानों ने अलग-अलग प्रमाण प्रस्तुत किंच है।

इन्ही में से एक स्वस्थ भारतीय परंपर्ग के अनुसार 'योगसूत्र' और 'महाभाष्य' के रचयिता पतंजलि नाम के एक ही व्यक्ति रहे हैं। 'महाभाष्य' का प्रणयन दूसरी शताब्दी ईसापूर्व शुंग राजवंश के शासक पुष्यमित्र के राजपुरोहित ने किया था। यह राजपुरोहित पतंजलि नाम के थे। इस प्रकार 'योगसूत्र' का प्रणयनकाल भी दूसरी 'शताब्दी ईसापूर्व होना विदित होता है।

भगवान गौतम बुद्ध का जीवनकाल छठी भतावरी ईसा पूर्व होना एक गृतिहासिक तथ्य है। इस परिप्रेक्ष्य में वे पतंजलि के पूर्ववर्ती थे। उनकी भिक्षा का मानव समाज पर अन्यंत गहरा प्रभाव पड़ा था जिसके परिणामग्वरूप वड़ी संख्या में लोग उनके ढाग विहित मार्ग का अनुसरण करने लगे थे। उनकी भिक्षा के मूल स्तंभ थे - नैतिकता के कुछ नियम, मन

(vii)

 <sup>&#</sup>x27;संसन' एवं 'गावें' जेसे पश्चिमी विद्वानों का भी चडी मन दे।

पांणांन की 'अण्टाध्याची' (भी संस्कृत व्याकरण का एक अंडिनीय ग्रंथ है) पर विख्या गया 'महाभाष्य'

की एकाग्रता का अभ्यास और अंतर्मुखी होकर चित्त को नितांत शुद्ध करने का उपाय<sup>®</sup>।

भारत के महान सम्राट अशोक भी वुद्ध की शिक्षा से खूव त्याभान्वित हुए थे और उन्होंने इस जनोपयोगी शिक्षा का भारत में ही नहीं. अन्यान्य देशों में भी प्रचार-प्रसार करना अपने जीवन का ध्येय वना लिया था। उनके प्रयलों से करोड़ों त्येग अंतर्ट्टीप्ट की ध्यान-साधना करते हुए अपने-अपने दुःखों से धुटकारा पाकर यास्तविक सुख-शांति और सामंजस्य का जीवन जीने त्या थे।

सम्राट अशोक का शासनकाल तीसरी शताब्दी ईसापूर्य था। जिस काल में पतंजलि 'योगसूच' की रचना कर रहे थे, उस समय अशोक के प्रयत्नों के कारण जनमानस पर वुद्ध की शिक्षा का अत्यंत गहरा प्रभाव था। इसलिए पतंजलि (या किसी भी अन्य लेखक) के लिए यह आवश्यक था कि वह अपने ग्रंथ में उस समय प्रचलित ध्यान-प्रणालियों की सारभूत वातों का समावेश कर जिनसे लोग सुपरिचित थे और उनका लाभ ले रहे थे। यही कारण है कि योगसूच में युद्ध की शिक्षा का पर्याप्त प्रभाव लक्षित होता है. भले ही सांख्य मत का भी कुछ असर दिखलाई देता है, जबकि लेखक ढारा अपनी ओर से डालं गये संदर्भ भी स्पट्ट ही ही ।

समस्त विवरणों के आधार पर यह कहा जा सकता है कि पतंजलि उस समय ध्यान के क्षेत्र में प्रचलित पद्धतियों में से जिन्हें वे सवसे अच्छा समझते थे उनके संहिताकार थे, वर्धाप उनकी रचना के वारे में प्रोफंसर ए० वी० कीथ<sup>1</sup> का मत इस प्रकार है – "यह एक ध्रामक ग्रंथ है जो व्यास हारा प्रणीत 'योगभाष्य' की सहायता से ही वुद्धिगम्य हो सकता है। व्यास ने इसके वास्तविक आशय को सही ढंग से प्रस्तुत किया या नहीं, यह संदिग्ध है। अधिक संभावना इस वात की है कि उसने अपने विचारों के अनुरूप इसे दान्य है।"

जो 'सील'. 'समाधि' और 'पञ्चा' कहलाने है। उदाहरणतया - 'ईश्वरप्रणिधान' हाग एकाग्रना प्राप्त करना। ('ग्ग्माधिसिद्धिरेश्वरप्रणिधानान्'। योग० २.४५)

ए रिस्ट्री आफ संस्कृत खिटरेचर' (रीप्रिंट १९४८) (पृ. ४९०)

### (viii)

प्रांफेसर कीथ का चह मत तथ्यों से एकदम परे नहीं है। चर्दि ग्रंथ की व्याख्या केवलमात्र परंपरागत भाष्यकारों की सहायता से की जाव [जिनकं प्रमुख व्यास मुनि थे (चौथी शतार्व्दी ई०)]. तो ग्रंथ का मूल पाठ सचमुच कुछ भ्रामक ही लगता है। योगसूत्र पर व्यास मुनि का योगभाष्य इसका प्राचीनतम एवं सबसे महत्त्वपूर्ण भाष्य है। आगे इस पर अनेक टीकाएं हुई जिनमें नवमी शतार्व्दी में लिखी गई वाचर्म्पातिमिश्र की 'तत्त्ववैशारदी' प्राचीनतम है। अन्य महत्त्वपूर्ण व्याख्या ग्रंथ हैं- भोजदेव कृत 'गजमार्त्तण्डचृत्ति', रामानन्दर्यात कृत 'मणिप्रभावृत्ति', सर्वाशिवन्द्र कृत 'चंगसुधाकरवृत्ति', विज्ञानभिक्षु कृत 'यांगयार्त्तिक', तथा भावगणेश कृत 'चंगस्त्रर्यापका'।

इन भाष्यों एवं टीकाओं में मुख्य कमी यह प्रतीत होती है कि इनकी रचना उस काल में हुई जवकि संपूर्ण पालि आगम (जिसमें भगवान वुद्ध की मूल शिक्षा निहित थी) भारतभूमि से पूरी तरह विलुप्त हो चुका था। वुद्ध हारा सिखलायी गयी 'विपश्यना' ध्यान-साधना का अभ्यास भी भारत सं लुप्त हो चुका था। यद्यपि पतंजलि अपने समय में प्रचलित वुद्ध की शिक्षा की मौखिक एंव जीवंत परंपरा से अभिज्ञ थे और इन दोनों का लाभ ले सकते थे, उनके भाष्यकार तथा टीकाकार इन दोनों से सर्वथा अनभिज्ञ थे। इस वस्तुस्थिति के कारण योगसूत्र की व्याख्या करते समय इन भाष्यकारों ने जो व्याख्याएं प्रस्तुत की वे अपर्याप्त – और कहीं कहीं भ्रामक भी – रहीं । इस जुटि को दूर करने का यही उपाय है कि पालि आगम में उपलब्ध युद्ध की शिक्षा के परिप्रेक्ष्य में योगसूत्र का नये सिरं से विवेचन किया जाय।

पतंजलि को यह श्रेय अवश्य जाता है कि ये केवल ६७७ शव्दों को काम में लेते हुए १९४ सूत्रों को रच कर योग जैसे गहन विषय पर एक संक्षिप्त, परंतु सारगर्भित. कृति प्रस्तुत कर पाये। स्पष्टतः इस प्रकार की कृति का वास्तविक मूल्यांकन विशव ब्याख्याओं के आधार पर ही किया जा सकता

 'तन्ववैधागढी' में भी कही-कहीं 'योगभाष्य' की आलोचना की गयी है-जैसे कि यह बात अमुरु सूत्र के दायरे में नहीं आनी। (देखिए टीका, योग० ४.१५)

(ix)

है। वुद्ध द्वारा दी गयी विस्तृत दंशनाएं इस कार्य के निप्पादन में वहुत सहायता करती हैं।

योगसूत्र का विश्लेपण करते समय वुद्ध की देशनाओं को ध्यान में रखने के अनेक लाभ हैं:-

- अधिकांश सूत्रों का अर्थ करते समय पतंजलि के वास्तविक दृष्टिकोण का पता चलता है;
- ख पाग्भिापिक शब्दों की उत्पत्ति का इतिहास अथवा उनकी विस्तृत व्याख्या उपलब्ध होती है;
- ग अनेक सूत्रों में निहित 'कैसं' और 'क्यों' का खुलासा हो जाता है;
- ष वास्तविक अनुभव पर आधारित कितने ही दृष्टांत सुलभ हो जाते हैं: और
- ङ किसी भी विचारणीय विषय से संवंधित ढेर-सारी प्रत्यक्ष अथवा अप्रत्यक्ष जानकारी मिलती है।

उपर्युक्त विंदुओं के क्रमानुसार उदाहरण इस प्रकार हैं:--

- "विशेपदर्शिन आत्मभावभावनाविनिवृत्ति:" सूत्र की उपयुक्त व्याख्या 'विशेपदर्शी' का अर्थ 'विपर्श्ची साधक' करने से हो सकती है जिसके न्ष्रिए 'विशेपदर्शी' को 'वि-दर्शी' (पालि – 'वि-पर्ग्सी') का विग्लारित रूप समझना होता है।
- यांगसूत्र के अनुसार सव से ऊंची समाधि 'धर्ममेघ' का उद्गम 'धम्ममेघ' शब्द में खोजा जा सकता है जिसका प्रयाग एक पालि ग्रंथ में हुआ है<sup>3</sup>।
- मंत्री, करुणा, मुदिता, उपंक्षा के प्रसारण की विधि वुद्धवाणी में विग्तार से समझावी गयी है जवकि संवंधित योगसूत्र की व्याख्या करते समय योगभाष्य में ऐसा कोई प्रयास नहीं किया गया है ।
- १. योग० ४.२५
- २. योग० ४.२९
- ३. वुद्ध-अपदान
- ४. म० नि० १.99
- ५. योग० १.३३

(x)

- अनेक जीवंत उदाहरण मिलते हैं जिनसे 'सत्यक्रिया' (पालि 'सच्चकिरिया') अभ्यास के वारे में पता चलता है। इसके अंतर्गत घोपणा करने वाला व्यक्ति अपने द्वारा किये गये कृत्यों को ध्यान में रखतं हुए सत्य पर आधारित कोई गंभीर घोपणा करता है, और इसके पुण्य के प्रताप से चाहा गया प्रभाव घटित होता है चाहे उसका स्वरूप कितना भी विस्मयकारी क्यों न हो। 'योगभाप्य' में ऐसे कोई उदाहरण नहीं मिलते हैं<sup>8</sup>।
- युद्ध के अनेक शिष्यों के बारे में स्पष्ट जानकारी मिलती है कि उनको किस परिमाण में अलीकिक शक्तियां प्राप्त थीं, जैसे सारिपुत्त, महामोग्गल्लान, अनुरुद्ध, उप्पलवण्णा, इत्यादिं। योगभाष्य में शायद ही ऐसे किसी नाम का उल्लेख है।

यह पुस्तक योगसूत्र के पुनर्मूल्यांकन की दिशा में मात्र एक नन्दा-सा कदम है। इसमें किया गया विवेचन किसी भी प्रकार सर्वांगीण नहीं है। इस विपय में गहन शोध की आवश्यकता है जिससे इस विपय से संवेधित सारे तथ्य प्रकाश में आ सकें।

तात्कान्त्रिक संदर्भ हेतु योगसूत्र के सूत्रों को भी मूल रूप में इस पुरतक के 'पर्रिशप्ट' के रूप में संलग्न कर दिया गया है।

पुस्तक पर रचनात्मक आलोचना का खागत है एवं भविष्य में किये जाने योग्य सुधारों के लिए सुझाव आर्मात्रत हैं।

> निदंशक. बिपश्यना विशोधन बिन्यास, इगतपूर्ग. महाराष्ट्र

- १. संदर्भ योग० २.३६
- P. 30 FO 9.9.990

(xi)

## संकेत-चिह्न

| अङ्गुत्तरनिकाय   | - 310  |
|------------------|--------|
| अहकथा            | – अङ्ग |
| अपदान            | - अप   |
| अपदान            | - अप   |
| इतिवुत्तक        | - इति  |
| उदान             | - उदा  |
| खुद्दर्कानकाय    | - खु०  |
| खुद्दकपाट        | - खु०  |
| चरियापिटक        | - चरि  |
| चूळवग्ग          | - चूळ  |
| .चूळनिंहंस       | - चूळ  |
| जयमङ्गल-अहगाथ    | । – जय |
| जातक             | - जाव  |
| थंग्गाथा         | - धंग  |
| यरीगाथा          | - थेरी |
| दीयनिकाय         | - दीव  |
| धम्मपद           | - घ०   |
| धम्मसङ्गणि       | - ध०   |
| नेत्तिप्पकरण     | - नेनि |
| र्पाटसम्भिदामग्ग | - परि  |
| पुग्गलपञ्ञत्ति   | - go   |
| परिवार           | - परि  |
| पार्चित्तिय      | - पारि |
| पार्राजक         | - पार  |
| मज्झिमनिकाय      | - म०   |
| यांगसूत्र        | - योग  |
| বিশন্ন           | - विभ  |
| विसुद्धिमग्ग     | - विर  |
| संयुत्तनिकाय     | - संव  |
| सुत्तनिपान       | - सुव  |
|                  | 1      |

নি০ 0 0 थेग्० ० थेरी० वु० 0 নি০ पा० না০ व० र्तन० मङ्गल० , Πo गा० নি০ чo HO 10 0 HO प० 0 च० 10 नि० To 40 सुद्धि० নি০

নি নি ব

(xii)



खंड १ बुद्ध की शिक्षा के अनुकूल विषय क. अवधारणाएं

Turp

### • दुःख के तीन पक्ष -

पतंजलि नं दुःख के तीन पक्ष वतलायं हैं: 'परिणामदुःख' (परिवर्तन के कारण दुःख), 'तापदुःख' (घोर व्यथा के कारण दुःख). तथा 'संग्काग्दुःख' (संग्काग्जनित दुःख)<sup>१</sup>।

वुन्ड ने भी दुःख की तीन स्थितियां स्पष्ट की हैं: 'दुक्खदुक्खता,' 'सङ्घारदुक्खता' तथा 'विपरिणामदुक्खता''।

वुद्ध नं 'दुक्खदुक्खता' का जो अभिप्राय वतलाया है. उसी अर्थ में पतंर्जाल ने 'तापदु:ख' वतलाया है, क्योंकि संग्कृत साहित्य में 'दु:ख' एवं 'ताप' समानार्थी शब्द हैं।

### विवेकशील के लिए मात्र दुःख ही है –

पतंजलि का कथन है कि विवेकशील के लिए इस संसार में मात्र दु:ख ही है ।

वुद्ध का भी चही मंतव्य है। इनकी शिक्षा के अनुसार भी दुःख सर्वत्र व्याप्त है। यहां तक कि आनंद में भी दुःख छिपा रहता है, क्योंकि सर्दव इसे खोने की चिंता सिर पर सवार रहती है, और यह भय वना रहता है कि इसके समाप्त होने पर क्या होगा? विवेकपूर्वक देखने पर स्पप्ट होगा कि किसी भी प्रकार के संचय, जोड़, गठवंधन, संघटन मात्र दुःख ही लाने हैं।

वुद्ध ने यह भी प्रज्ञम किया है कि साधारण व्यक्ति जिसे 'सुख' की संज्ञा देते हैं आर्यजन उसे 'दु:ख' के नाम से पुकारते हैं'।

- परिणाम-नाप-संस्कार-दुःखंर्गुणवृत्तिविरोधाच्य दुःखमेव सर्व विवेकिनः॥ (योग० २.१५)
- "तिग्सां इमा. भिक्खवं. दुक्छता। कृतमा तिग्सां? दुक्छदुक्छता. सङ्घारदुक्छता. विपरिणामदुक्छता – इमा खो. भिक्छवं. तिग्सां दुक्छता।...." (सं० ति० ३.१.१६०)
- इ:खमंच सर्व विवेकिन:०॥ (योग० २.१५)
- ४. 'सच्चं सञ्चाग दुक्खा नि चदा पञ्जाय पम्सति। (धंग्गा० ६७७)
- ५. 'यं परं सुखनो आहु, नदरिया आहु दुक्खनो'। (स्०.नि० ७६७)

युद्ध की शिक्षा है कि कोई भी व्यक्ति शरीर पर जिन संवेदनाओं को अनुभव करता है. वे मात्र दुःख ही हैं। इसका आशय चह है कि केवल 'दुक्ख-वेदना' (अप्रिय संवेदना) ही दुःख नहीं लाती वल्कि 'सुख-वेदना' (प्रिय संवेदना) एवं 'अदुक्खमसुख-वेदना (दुःख-सुख-रहित संवेदना) भी दुःख ही लाती हैं क्योंकि वे संवेदनाएं भी अनिल्य, नश्वर होती हैं'।

परिवर्तनशील होने के कारण 'सुख' की अनुभूति 'दुःख' में पलट जाने वाली वात को वुद्ध तथा पतंजलि दोनों ने ही लगभग एक ही प्रकार से अभिव्यक्त किया है। इसे वुद्ध कहते हैं 'विपरिणामदुक्खता'<sup>\*</sup> और पतंजलि 'परिणामदुःख'<sup>8</sup>।

• 'अज्ञान': 'प्रज्ञा' के विपरीत स्थिति –

यांगसूत्र में 'अविद्या' (अज्ञान) की परिभाषा की गयी है – दांपपूर्ण संज्ञान के कारण 'अनित्य,' 'अर्शुचि,' 'दु:ख' एवं 'अनात्म' में, क्रमशः. 'नित्य', 'शुचि', 'सुख' एवं 'आत्म' की अनुभूति करना'।

यह परिभाषा वुद्ध की शिक्षा के अंतर्गत विवेचित 'पञ्जा' (प्रज्ञा) शब्द के विविध पहलुओं की याद दिलाती है - 'अनिच्च,' 'अनन्ता,' 'दुक्ख' तथा 'असुभ' (यानि अनित्य, अनात्म, दुःख और अर्शुच्च)'।

### • चार उन्नत अवस्थाएं -

योगसूत्र में कहा गया है कि सुख. दुःख. पुण्य. अपुण्य के प्रति मैत्री. करुणा, मुदिना एवं उपेशाभाव भावित करने से मार्नासक शॉनि मिल्टती हैं।

१. 'यं किञ्चि येदयिनं नं दुक्खाम्म'। (म० नि० ३.२९९)

- २. सं० नि० २.२.३२७
- परिणाम-नाप-संग्कार-दुःर्खः०। (योग० २.१५)
- ४. अनिन्याशुचिदुःखानामम् निन्यशुचिमुखान्मख्यानिरविद्या। (याग० २.५)
- अनिच्यं निच्चसज्जिनो, दुक्खं च सुखसाज्जिनो, अननानि च अनानि, अनिच्चं सुभसज्जिनो। (पटि० म० २३६)
- मंत्रीकरुणामुदिनांपंक्षाणां सुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावनानश्चित्तप्रसादनम् । (यांग० १.३३)

#### वुद्ध की शिक्षा के अनुकृत्र विपय

इन्हीं चार गुणों को वुद्ध की शिक्षा में 'अप्पमञ्ञ' (अप्रमाण अवस्था) अथवा 'व्रह्मविहार' कहा गया है। इन अवस्थाओं के नाम भी उसी क्रम में हैं – 'मेत्ता', 'करुणा', 'मुदिता' तथा 'उपेक्खा'ै।

### • चार प्रकार के कर्म-

योगसूत्र में उल्लेख है कि योगी के कर्म न तो शुक्ल (=शुभ्र) होते हैं, न कृष्ण (=कलुप) (अशुक्लकृष्णं), जवकि अन्य लोगों के कर्म तीन प्रकार के होते हैं (त्रिविधं)<sup>३</sup>। इस प्रकार कुल चार प्रकार के 'कर्म' वतलाये हैं।

वुद्ध की शिक्षा भी इसी प्रकार की है। उन्होंने जिस प्रकार के कर्म वतलाये हैं वे हैं – 'कण्ड', 'सुक्क', 'कण्डसुक्क' और 'अकण्ड असुक्क' (अर्थात, कृष्ण, शुक्ल, कृष्णशुक्ल तथा अकृष्ण अशुक्ल)<sup>३</sup>।

### • योग के चार अंग-

'योग' (योगव्यूह) के चार अंग वतलाये गये हैं; दु:ख, दु:ख का कारण, दु:ख का अवसान तथा दु:ख के अवसान का उपाय। इन्हें क्रमानुसार कहा गया है – 'द्रेय', 'द्रेयहंतु', 'हान' और 'हानोपाय'<sup>\*</sup>।

यह विभाजन वुद्ध द्वारा प्रतिपादित चार आर्यसत्यों ('अरिय-सच्च') के अनुरूप है। आर्यसत्य हैं: दु:ख, दु:ख का कारण, दु:ख का अवसान और दु:ख के अवसान हेतु आर्य अष्टांगिक मार्ग। इन्हें क्रमानुसार कहा गया है: 'दुक्ख', 'दुक्खसमुदय', 'दुक्खनिरोध' एवं 'दुक्खनिरोधगामिनी पटिपदा'।

पतंजलि द्वारा प्रयुक्त शब्द 'हान' वुद्ध की शिक्षा में 'पहान' के रूप में मिलता है, जैसे 'पहानं कामसञ्जानं'' जयकि 'हान' शब्द का प्रयोग

- ?. विभ० ६४२
- २. कर्माशुक्लाकृष्णं योगिनस्त्रिविधमितरेपाम्। (योग० ४.७)
- कम्मं...कण्हं...सुवकं...कण्डसुवकं....अकण्डं असुक्कं...। (अ० नि० २.४.२३३)
- ४. योग० (२.१६,१७,२५.२६)
- 4. अ० नि० १.३.३३

समस्तपदों (समासों) के अंश के रूप में पाया जाता है – जैसे. 'हानभागिया सञ्जा"।

## • 'विरति'ः योग का प्रथम अंग-

योग के आठ अंगों में से प्रथम को 'यमा:' (बिरति, निग्रह) कहा गया है। इसके अंतर्गत 'अहिंसा,' 'असत्य,' 'अस्तेय' (चोरी), 'अव्रह्मचर्य' एवं 'अपरिग्रह'' से विरत होना वतलाया है।

वुद्ध द्वारा प्रज्ञम आर्य अण्टांगिक मार्ग के तीन अंगों – 'सम्माकम्मन्तो' (सम्यक कायिक कर्म). 'सम्मावाचा' (सम्यक वाणी) एवं 'सम्मासङ्घर्णो' (सम्यक संकल्प) में इन निवृत्तियों का विधान होने के इलावा अन्य वातों का भी उल्लेख है<sup>3</sup>।

### • निरोध-प्राप्ति में सहायक घटक -

योगसूत्र के अनुसार साधारण योगी के लिए निरोध-प्राप्ति में सहायक घटक हैं – 'श्रद्धा' (आरथा). 'वीर्य' (पराक्रम). 'स्मृति' (जागरूकता). 'सर्माधि' (चिन की एकाग्रता) और 'प्रज्ञा' (अंतर्दृष्टि पर आधारित ज्ञान)<sup>6</sup>।

वुद्ध के अनुसार भी यही घटक - 'सन्द्रा', 'वीरिय,' 'सति', 'समाधि' और 'पञ्जा'- पांच मानसिक 'वल'' होते हैं। ये पांच 'इन्द्रियां' भी

- पाणानिपाता चेरमणी (अडिंसा). मुसावादा चेरमणी (सत्य). अदिग्रादाना चेरमणी (अग्तेय). कामेसु मिछ्डाघारा चेरमणी (ग्रह्मचर्य), नेक्खम्मसङ्घर्पो (अपरिग्रह) (विभ० २०५)
- ४. अन्द्रावीर्यस्मृतिसमाधिप्रज्ञापूर्वक इतरेषाम्। (योग० १.२०)

 "पञ्चिमानि, भिक्खवे, वलानि। कतमानि पञ्च? सद्धावलं, धीरियवलं, सतिवलं, समाधिवलं, पञ्जावलं - इमानि खो, भिक्खवे, पञ्च चलानी ति। (अ० नि० ३.५.२०४)

 पञ्चिन्द्रियानिः सद्धिन्द्रियं, वीरियिन्द्रियं, सतिन्द्रियं, समाधिन्द्रियं, पञ्चिन्द्रियं। (दी० नि० ३.३५५)

१. अ० नि० २.४.१७९

२. तत्राहिंसासत्याम्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः। (योग० २.३०)

युद्ध की शिक्षा के अनुकूल विपय

कहलाती हैं क्योंकि जव कोई इन पर प्रभुत्व जमाना चाहता है तव ये अंतिम लक्ष्य प्राप्त करने में सहायता करने लगती हैं।

# • 'प्रज्ञा' (अंतर्दृष्टि पर आधारित ज्ञान) के तीन प्रकार –

पतंजलि के अनुसार जव ध्यान के विषय के प्रति विना दीर्घ अवधान के (जिसे 'निर्विचार समाधि' कहते हैं) एकाग्रता में विश्वास जमने लगता है तव आंतरिक शांति प्राप्त होती है। उस अवस्था में अंतर्दृष्टि पर आधारित सत्य-पूरित ज्ञान जागता है जिसे 'ऋतम्भरा प्रज्ञा' कहते हैं। अंतर्दृष्टि पर आधारित यह ज्ञान (प्रज्ञा) दो अन्य प्रकार की प्रज्ञा से भिन्न होता है जिन्हें 'शुत' (श्रवण की गयी) और 'अनुमान' (अनुमान पर आधारित) नाम से जाना जाता है। इसका कारण यह है कि इसका उद्देश्य अलग ही प्रकार का होता है और महत्त्व भी विशेष होता है (विशेषार्थत्वात्)<sup>3</sup>।

वुद्ध ने भी तीन प्रकार की प्रज्ञा ('पञ्जा') का उल्लेख किया है-'सुतमया' (दूसरे से सुन कर प्राप्त हुआ ज्ञान), 'चिन्तनमया' (दूसरे से अनसुना. अर्थात अपना, वीखिक ज्ञान) और 'भावनामया'<sup>र</sup> (खानुभव पर आधारित ज्ञान)। इन तीनों में से अंतिम प्रकार का ज्ञान मन को निर्मल वनाता है और इसीलिए यह अन्य दोनों प्रकार के ज्ञान से नितांत भिन्न प्रकार का होता है।

चूंकि 'भावनामया पञ्जा' स्वानुभव पर आधारित होने के कारण सभी प्रकार की कल्पनाओं एवं अनुमानों से मुक्त होती है, इसलिए यह अंतर्भूत सत्य का उद्धाटन करती है। अतः पतंजलि द्वारा उल्लेखप्राप्त 'श्रतम्भरा प्रज्ञा' को वुद्ध द्वारा प्रज्ञम 'भावनामया पञ्जा' के अर्थ में ग्रहण करना ही समीचीन प्रतीत होता है।

- १. निर्विचारवैशारघेऽध्यात्मप्रसादः। (योग० १.४७)
- २. अलम्भरा तत्र प्रज्ञा। (योग० १.४८)
- श्रुतानुमानप्रज्ञाभ्यामन्यविषया विशेषार्धन्वात् । (योग० १.४९)
- सु ामया (परतां सुत्या पटिलभति)। चिन्तनमया (परतो अस्युचा पटिलभति)।
- भावनामया (सव्यापि समापन्नम्स पञ्जा)। (विभ० ७५३)

५. योग० (१.४८)

वुद्ध ने 'ऋत' (सत्य) को प्रकृति का विधान स्वीकार किया और इसे 'धम्मद्दितता' अथवा 'धम्मनियामता' की संज्ञा दी। उन्होंने स्पष्ट किया कि प्रकृति के नियम शाश्वत हैं और वे इस वात की अपेक्षा नहीं रखते कि किसी कालविशेष में इस संसार में कोई सम्यकरांवुद्ध विद्यमान हैं या नहीं<sup>?</sup>। वस्तुत: सम्यकसंवुद्ध की भूमिका तो इतनी ही होती है कि वह प्रकृति के नियमों का अपनी अंतर्दुष्टि से सही-सही ज्ञान प्राप्त कर इन्हें दूसरों के लिए आख्यात कर दे<sup>3</sup>।

### • मन की कलुपताएं -

पतंजलि के अनुसार 'क्रियायोग' का उद्देश्य है 'समाधि' का विकास और मन की कलुपताओं ('क्लेशों') का क्षय। ये कलुपताएं हैं -- 'अविद्या' (अज्ञान), 'अस्मिता' (अहंभाव), 'राग' (चाह), 'द्वेप' (बैर) और 'अभिनिवेश' (जीवन के प्रति अत्यधिक आसक्ति)<sup>3</sup>।

वुद्ध ने दस कन्नुपताओं को 'किलेस' वतलाया है जो इस प्रकार हैं-'लोभ' (लालच), 'दोस' (द्वेप), 'मोह' (भ्रम), 'मान' (अहंकार), 'दिट्टि' (मिथ्या धारणा), 'विचिकिच्छा' (संदेह), 'थिन' (मानसिक जड़ता), 'उद्धच्च' (बेचैनी), 'अहिरिक' (निर्लज्जता) तथा 'अनोत्तप्प' (कर्त्तव्यनिष्ठा का अभाव)'। इनमें से पतंजलि ने प्रथम चार का ही चचन किया लगता है जैसे कि अर्थ की दृष्टि से 'लोभ' 'राग' और 'अभिनिवेश' के अनुरूप है, 'दोस' 'द्वेप' के, 'मोह' 'अविज्जा' के और 'मान' 'अस्मिता' के।

- अभिसम्बुज्झित्वा अभिसमेत्वा आविक्खति देसेति पञ्जापति पट्टपति विवरति । (अ० नि० १.३.१३७)
- ३. अविद्यास्मितारागढेपाभिनिवेशाः ॥ (योग० २.३)
- इनकी व्याख्या ध० स० १२३५ में की गयी है और विभ० ९६६ में नाम लेकर गिनाये गये हैं।

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

Ę

उप्पादा वा, भिक्खवे, तथागतानं अनुप्पादा वा तथागतानं, ठिता व सा धातु धम्महितना धम्मनियामता। (अ० नि० १.३.१३७)

### • 'ईश्वर' की विशेषताएं -

योगसूत्र के अनुसार 'ईश्वर' एक प्रकार का विशिष्ट पुरुष ('पुरुपविशेष:') है जो सभी प्रकार के विघ्नों (क्लेशों), कर्मो (कर्म), परिणामों ('विपाक') एवं अंतर्हित निक्षेपों ('आशय') से सर्वथा अप्रभावित रहता है'।

वुद्ध की शब्दावली में ऐसा पुरुष 'अर्हन्त' कहलायगा चूंकि वह भी विष्ठ्रों ('किल्रेस'), कर्मों ('कम्म'), परिणामों ('विपाक') और अंतर्हित निक्षेपों ('आसय') से अप्रभावित रहता है।

यह तथ्य ध्यान देने योग्य है कि वुद्ध के समान पतंजलि भी किसी ऐसे ईश्वर की कल्पना नहीं करते हैं जो संसार का निर्माता हो, अथवा सांसारिक घटनाओं और मानवीय कृत्यों को नियंत्रित करता हो। दोनों ही 'ईश्वर' की 'शूचिता' को महत्त्व देते हैं, न कि उसकी शक्ति को।

### • 'राग' और 'द्वेष' की परिभाषाएं -

योगसूत्र में 'राग' (चाह) और 'ढेप' (वैर) की परिभाषा में कहा गया है कि ये, क्रमश:, अंतर्हित पूर्वाग्रहों ('अनुशयी') के साथ सुख और दु:ख की अनुभूतियां हैं<sup>1</sup>।

पतंजलि द्वारा 'अनुशयी' (अंतर्हित पूर्वाग्रह के साथ) शब्द का प्रयोग वुद्ध की शिक्षा के प्रभाव का संकेत करता है। वुद्ध ने भी अंतर्हित पूर्वाग्रहों के वारे में कहा है; जैसे 'कामरागानुसयो' (ऐंद्रिय लोलुपता के प्रति अंतर्हित पूर्वाग्रह), 'पटिधानुसयो' (वैर के प्रति अंतर्हित पूर्वाग्रह), आदि<sup>3</sup>। ऐंद्रिय लोलुपता के प्रति अंतर्हित पूर्वाग्रहों की प्रकृति 'राग' की होती है और वैर के प्रति अंतर्हित पूर्वाग्रहों की प्रकृति 'द्वेप' की।

क्लंशकर्मविषाकाशयैरपामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः। (योग० १.२४)

२. सुखानुशर्या रागः। दुःखानुशर्या द्वेषः। (योग० २. ७-८)

३. अ० नि० ४.७.१२

वुद्ध के विषय में यह प्रसिद्ध है कि उन्होंने अपने अंतर्हित पूर्वाग्रहों (अनुसयों) को सर्वथा समाप्त कर डाला था'।

# • संवेगः पूर्ण मुक्ति हेतु उत्प्रेरक शक्ति -

योगसूत्र में यह कहा गया है कि जो व्यक्ति कठिन उद्देश्य की प्राप्ति के लिए अपने को पूरे संवेग के साथ लगा देते हैं, उनके लिए 'निगेध' की अवग्था सन्निकट ही होती हैं।

वुद्ध की शिक्षा में ऐसे अनेक उदाहरण मिलत हैं जिनमें संवेग जागने पर संविग्न व्यक्ति शीघ्र ही पूर्ण मुक्ति की अवस्था प्राप्त कर लंता है<sup>3</sup>।

वुद्ध 'संवेग' जागने को वड़ा महत्त्व देते थे<sup>\*</sup>।

# • 'वितर्क' (विचार-अवधारणा) और उसके तीन अंग -

योगसूत्र में हिंसा आदि ('हिंसादय:') चितकों के तीन अंग चतलाचे गर्च हैं – करना, करवाना या ऐसे कृत्य का अनुमोदन करना\*। बुद्ध ने भी इन तीनों अंगों के वारे में कहा है –

"भिक्षुओ! तीन धर्मों (दुर्गुण के अर्थ में) से युक्त प्राणी ऐसा होता है जैसे लाकर नरक में डाल दिया गया हो। कीन-से तीन? "जो स्वयं जीव-हत्या करता है, दूसरे को हत्या के लिए प्रेरित करता है और हत्या का अनुमोदन करता है'।"

- तुयं बुद्धां तुवं सन्धा, तुवं माराभिभू मुनि। तुयं अनुसये छेन्वा, तिण्णो नार्रासमं पर्ज॥ (म० नि० २.४००)
- २. तीव्रसंवेगानामासन्नः॥ (योग० १.२१)
- यधा एतमादीनवं अत्वा. संयेगं अन्तमिं तदा। मोहं विद्धो तदा सन्तो, सम्पत्तो आसवक्खयं॥ (थेरगा० ७९१) और अधिक संदर्भों के लिए देखिए - थेरगा० ३८० तथा ५१०
- ४. आनापिनो संवेगिनो भवाध। (६० प० १४४)
- वितर्का हिंसादयः कृतकारितानुमोदिताः०॥ (योग० २.३४)
- ६. "नीहि, भिक्खवे, धम्मेहि समत्रागतो वधाभतं निकिञ्चनो एवं निर्ग्य। क्रतमेहि नीहि? अत्तना च पाणानिपाती होति. परञ्च पाणानिपाने समादपेति. पाणानिपातं च समनुज्जो होति।" (अठ निट १९४-१८३)

पतंर्जाल ने विभिन्न अवधारणाओं को विना म्पष्ट नाम दिये उनको मात्र 'वितर्का हिंसादय:' कहा है, याने विचार-अवधारणा, जैसे हिंसा आदि। किंतु वुद्ध की शिक्षा में इनको विस्तार से समझाया गया है, जैसे 'विहिंसा' (हिंसा), 'व्यापाद' (दुर्भाव), 'काम' (कामुकता) और इनके विपरीत भाव – 'अ-विहिंसा', 'अ-व्यापाद' तथा 'नेक्खम्म'। इनमें से प्रथम तीन कर्म की दृष्टि से अहितकर एवं त्याज्य हैं और अंतिम तीन इनसे सर्वथा विपरीत।

# विचार-अवधारणा ('वितर्क') द्वारा उत्पीड़नः इससे छुटकारा पाना –

योगसूच में आदेशना है कि यदि कोई व्यक्ति किसी विचार-अवधारणा सं उत्पीड़ित हो तो इस स्थिति से वचने के लिए उसको तद्विपरीत भावना करनी चाहिए<sup>१</sup>।

यह आदंशना वुद्ध की शिक्षा के अनुरूप ही है जिसमें भी वैपरीत्य का निम्न प्रकार से विधान किया गया है:-

- (क) 'राग' के उन्मूलन हेतु 'धूणित' की भावना।
- (ख) 'डेप' के उन्मूलन हेतु 'मैत्री' भावना।
- (ग) 'भ्रम' के उन्मूलन हेतु 'प्रज्ञा' की भावना'।

## • उन्नत अवस्थाओं से संवद्ध शक्तियां -

योगसूघ में उन शक्तियों ('वलानि') के संबंध में वतलाया गया है जो मैत्रीभावना और अन्य उन्नत अवस्थाओं के नियंत्रण से प्राप्त होती हैं<sup>3</sup>।

वुद्ध की शिक्षा के अनुसार मैत्रीभावना ('मेत्ताभावना') करने वाले को निम्न प्रकार के लाभ प्राप्त होते हैं:--

वह सुखर्चन से सोता है: सुखपूर्वक जागता है: दु:म्यप्न नहीं देखता है: मनुष्यों का प्रिय होता है: मनुष्येतर प्राणियों का प्रिय होता है: देवी-देवता

- ?. विनर्कवाधने प्रतिपक्षभावनम् ॥ (योग० २.३३)
- रागस्स प्रहानाय असुभा भावेतव्या, दोसस्स प्रहानाय मेता भावेतव्या, मोहस्स प्रहानाय पञ्जा भावेतव्या। (अ० नि० ४.६.१०७)
- मैच्यादिप् चलानि ॥ (योग० ३.२२)

उसकी रक्षा करते हैं; अग्नि, विप और अस्त्रों से अप्रभावित रहता है; चाहे वह और आगे न भी वींध पाये पर ब्रह्मलोक तक तो पैठ ही जाता है'।

 अहिंसाभाव में परिपुष्ट व्यक्ति की उपस्थिति से वैर-भाव का जाते रहना -

योगसूत्र में वतलाया गया है कि जो व्यक्ति 'अहिंसा' भाव में परिपुष्ट हो जाता है, उसकी उपस्थिति मात्र से वैर-भाव जाने लगता है ('वैरत्यागः')'।

पालि तिपिटक में इस प्रकार के कथन प्रचुर मात्रा में पाये जाते हैं, जैसे -"जिस व्यक्ति के मानस में दूसरों के प्रति अहिंसा का भाव दृढ़ हो जाता है, उसमें समस्त प्राणियों के प्रति हर समय मैत्री जागती है। उसके प्रति कोई भी व्यक्ति शत्रुता के भाव नहीं रखता है<sup>3</sup>।

यह सर्वविदित है कि उन्मत्त हाथी नाळागिरि वुद्ध के समीप जाकर शांत और स्थिर हो गया, क्योंकि वुद्ध अहिंसाभाव में पूरी तरह से प्रतिष्ठित थे। वुद्ध अहिंसा के पुजारी थे और सदा मैत्री विखेरते रहते थे। मैत्री का अन्दुत प्रभाव मात्र मनुष्यों पर ही नहीं अपितु पशुओं पर भी पड़ता था<sup>र</sup>।

'पञ्चतन्त्र' नामक पुस्तक में एक विचित्र संदर्भ आया है कि महान व्याकरणाचार्य पाणिनि का प्राणांत एक सिंह ढारा हुआ, मुनि जैमिनि का

'सुखं सुपति, सुखं पटिवुज्झनि, न पापकं सुपिनं पग्सति. मनुम्सानं पियो 2. होति, अमनुस्सान पिया होति. देवता खराति, नाग्स अग्नि वा विसं था सन्धं वा कमति. उत्तरिं अप्पटिविज्ञन्तो ब्रह्मलंकुपगो होति।" (अ० नि० ५.८.१)

- अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्सन्निधी चैरत्यागः॥ (यांग० २.२५) 2.
- "यग्स सब्बमहोरत्तं, अहिंसाय रतों मनो। मेत्तं सो सब्बभूतेसु, वेरं तम्स न 3. केनची"ति। (सं० नि० १.१.२३८ मणिभद्दसुत्त)

नाळागिरिं गजवरं अतिमत्तभूतं, दायगिंग चक्कमसनीव सुदारुणन्तं। 8. मेत्तम्बुसंकविधिना जितवा मुनिन्दो, तं तेजसा भवतु ते जयमङ्गलानि। (जयमँड्रन्अट्टगाथा ३) इस घटना की विस्तृत जानकारों के लिए देखिए -चळव० ३४२

एक हाथी द्वारा, और आचार्य पिङ्गल का एक घड़ियाल द्वारा<sup>®</sup>। इससे ऐसा लगता है कि संभवतः य सभी लोकविशुत व्यक्ति जिन्होंने 'व्याकरण', 'मीमांसा' और 'छन्दःशास्त्र' पर अन्द्रुत ग्रंथ लिखे थे, या तो मैत्रीभावना से अनभिज्ञ थे अथवा इसमें अपुष्ट थे।

### 'सन्तोष': परम सुख का अपूर्व स्रोत –

योगसूत्र के अनुसार सन्तोष से परम सुख प्राप्त होता है<sup>3</sup>।

पालि आगम के अनुसार 'सन्तोप' एक उत्कृष्ट संपदा <sup>है रै</sup>। यह उन तीन अनुशासनों में से प्रमुख है जिसका संवर्धन कोई प्रज्ञासंपन्न भिक्षु प्रारंभ से ही करने लगता है<sup>8</sup>।

### • मन की वशीकरण शक्ति -

योगसूत्र में मार्नासक एकाग्रता के लिए कुछ आलंवन गिनाने के पश्चात मन की वशीकरण क्रिया ('वशीकार') के लिए कहा गया है कि इसकी सीमाएं हैं – लघिमा (अत्यंत छोटा हो जाना) और महिमा (अत्यंत वड़ा हो जाना) ('परमाणुपरममहत्त्वान्तः')<sup>6</sup>।

वुद्ध की शिक्षा के अनुसार भी मन की एकाग्रता के लिए विहित चालीस प्रकार के आलंवनों में से एक 'पटवी-कसिण' द्वारा मन ऐसी अवस्था प्राप्त

 सिंहो व्याकरणस्य कर्तुग्हरन्, प्राणान्त्रियान् पाणिनेः। मीमांसाकृतमुन्ममाध सहसा, हस्ती मुनिं जीमिनिं॥ छन्दांझाननिधि जघान मकरो, येत्वातटे पिद्गलं। अज्ञानायृतचेतसामतिरुपां, को अर्थस्तिरभ्यां गुणैः॥ (पञ्चतन्त्र २.२३)

- २. सन्तोपादनुत्तमः सुखन्धभः ॥ (योग० २.४२)
- ३. सन्नुद्धि परमं धनं। (ध० प० २०४)
- तत्रायमादि भवति. इध पञ्जग्स भिक्खुनो। इन्द्रियगुत्ति सन्तुहि, पातिमोक्खे च संवरो॥ (ध० प० ३७५)
- ५. योग० (२.३५-३९)
- परमाण्परममहत्त्वान्तोऽस्य वशीकारः॥ (योग० १.४०)

करने में सफल हो जाता है जहां वह सूक्ष्म और विराट दोनों प्रकार की वस्तुओं पर पूर्ण नियंत्रण (आधिपत्य) प्राप्त कर सकता हैं'।

### • देह से प्रकाश का प्रस्फुटन -

कोई योगी जव 'समान' नाम की प्राणवायु पर संपूर्ण नियंत्रण प्राप्त कर लेता है तव कहा जाता है कि वह एक आभा से आवृत रहता है ।

युद्ध की देह से भी फूटने वाले ऐसी आभा के अनेक प्रसंग हैं। कहा जाता है कि दो विशिष्ट अवसरों पर तो तथागत की त्वचा अत्यंत देदीप्यमान हो उठी थी: जिस रात उन्हें सम्यकवोधि प्राप्त हुई और जिस रात उन्होंने निर्वाणलाभ किया<sup>8</sup>।

### • चित्त के समान वेग-

योगसूत्र के अनुसार कोई योगी अपने शरीर की गींत को अपने मन की गति के समान तेज वना सकता है<sup>\*</sup>।

बुख के विषय में जनशुति है कि उन्होंने पाटलिगाम नामक स्थान पर गंगा को उस समय पार किया था जव नदी में वाढ़ आवी हुई थी। कहा जाता है कि उन्होंने उतनी ही तत्क्षणता से नदी को पार किया था जितने क्षणों में कोई बलिष्ट व्यक्ति अपनी बांह को फैलाकर वापस समेट ले। वे नदी के एक तट से अदृश्य होकर तत्क्षण दूसरे तट पर जा प्रकट हुएँ।

# कृत्यों और उनके परिणामों पर संपूर्ण नियंत्रण –

यह प्रज्ञान किया गया है कि जव कोई योगी अपने आपको 'सत्य' में स्थिर कर खेता है तव उसका कृत्यों और उनके परिणामों पर पूर्ण नियंत्रण हो जाता है<sup>६</sup>।

- १. विसुद्धि० १.१००
- २. समानजयाज्ज्वलनम् ॥ (योग० ३.४०)
- ३. दी० नि० २.१५४
- तनो मनोजविन्वंc। (योगo 3.6C)
- दी० नि० २.१५४
- सन्यप्रतिष्ठायां क्रियाफग्राश्रयन्वम् ॥ (योग० २.३६)

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

22

#### वुद्ध की शिक्षा के अनुकृल विपय

वुद्ध के काल में ऐसी अन्द्रुत घटनाएं 'सर्च्यार्कारचा' (संस्कृत – सत्यक्रिया) कहलाती थीं। इस क्रिया के अंतर्गत ऐसी घोपणा करने वाला साधक अपने इस जन्म में या किसी पूर्व जन्म में किये गये कार्यों के प्रति सत्य पर आधारित घोपणा किया करता था जिसके पुण्य के प्रभाव से अभीष्ट घटना घट जाती थी, चांहे उसका स्वरूप कितना भी विस्मयकारी क्यों न हो। इससे संवंधित दो उदाहरण नीचे दिये गये हैं:

- "जहां तक मुझे स्मरण है और जव से मैं प्रज्ञा में स्थित हुआ हूं, मैं निश्चयपूर्वक जानता हूं कि मैंने किसी भी प्राणी को पीड़ा नहीं दी है। मेरी इस सत्य पर आधारित घोषणा के फल्स्वरूप धरती पर वृष्टि हो<sup>1</sup>!"
- "मेरी सत्य के प्रति निष्ठा मेरी वर्तमान व भविष्य की घोपणाओं में मेरी सहायता करे। मैं निश्चयपूर्वक जानता हूं कि मेरे लिए तुमसे अधिक प्रिय कोई नहीं है। सत्य पर आधारित मेरी इस घोपणा से तुम्हारा रोग जाता रहे<sup>3</sup>!"

### • परचित्त ज्ञान -

योगसूत्र में उल्लेख है कि अन्य व्यक्ति के प्रत्ययों पर एकाग्रता साधकर उसके चित्त की जानकारी की जा सकती है ('परचित्तज्ञानं')<sup>3</sup>, भले ही इन प्रत्ययों के आलंबन या आधार का ज्ञान न भी हो<sup>र</sup>। 'योगभाष्य' में इस उदाहरण देकर समझाया गया है कि एक योगी यह जान सकता है कि दूसरे व्यक्ति का चित्त राग से परिपूर्ण है, किंतु वह नहीं जान पाता कि इसका आधार क्या है।

- 'यतो सरामि अन्तानं यतो पत्तोग्मि विञ्जुतं। नाभिजानामि सञ्चिच्च एकम्पाणं विहिसितं। एतेन सच्चयज्जेन पज्जुन्नो अभिवस्सतु॥'(चरिया० ३.८८)
- \*तथा मं सच्चं पालेतु पालविग्सति चे मर्म। यथाहं नाभिजानामि अञ्त्रं पियतरं तथा। एतेन सच्चवज्जेन व्याधि ते वूपसम्मतु॥ (जा० १.३२३)
- प्रन्यवस्य पर्गवनज्ञानम् ॥ (यांग० ३.१४)
- न च तन्सालम्बनं तम्याविषयांभूतत्वान् । (यांग० ३.२०)

वद्ध की शिक्षा में 'चेतो-परिय-आणं' (पर्राचत्तज्ञान) नामक असाधारण ज्ञान का उल्जेख है। यह ज्ञान भी पूर्ण मानसिक एकाग्रता साधकर प्राप्त किया जाता है। ऐसा व्यक्ति अपने चित्त से दूसरों के चित्त को भेदकर उनको जान सकता है। वह 'लोभी' चित्त को 'लोभी' और 'अ-लोभी' चित्त को 'अन्लोभी' जान पाता है और ऐसे ही चित्त की अन्य स्थितियों को भी'। इस प्रकार इस प्रकरण में भी सिद्ध व्यक्ति समयविशेष पर चित्त की गुणवत्ता को जान सकता है पर इसके आधार को नहीं, यद्यपि वह दूसरे चित्त का लक्षण समझ सकता है।

# ● अवचेतन के संस्कारों के प्रत्यक्ष ज्ञान ढारा पूर्वजन्मों का ज्ञान-

योगसूत्र में कहा गया है कि अवचेतन के संस्कारों के प्रत्यक्ष ज्ञान द्वारा ('संस्कारसाक्षात्करणात्')' पूर्वजन्मों का ज्ञान ('पूर्वजातिज्ञानं') प्राप्त होता है। एक अन्य स्थान पर यह भी कहा गया है कि 'स्मृति' और 'अवचंतन के संस्कारों' के लक्षण समान होते हैं<sup>3</sup>। इससे यह आशय भी निकलता है कि स्मृतियों के प्रत्यक्ष ज्ञान द्वारा भी पूर्वजन्मों का ज्ञान हो सकता है। वुद्ध ने भी यही देशना की थी:

"भिक्षुओ! किन धर्मों का स्मृति द्वारा साक्षात ज्ञान करना होता है? भिक्षुओ! पूर्वजन्म का साक्षात ज्ञान स्मृति (जागरूकता) ढारा करना चाहिए<sup>\*</sup>।"

# • मृत्यु का ज्ञान ('अपरान्तज्ञानम्') -

योगसूत्र के अनुसार एक योगी मृत्यु का ज्ञान प्राप्त कर सकता है ।

- सो परसत्तानं परपुग्गलानं चेनसा चेतो परिच्च पजानानि सरागं वा चित्तं 9. सरागं चित्तन्ति पजानाति, चीतरागं वा चित्तं वीतरागं चित्तन्ति पजानाति। (दां नि० १.२४२)
- संस्कारसाक्षात्करणान् पूर्वजातिज्ञानम् ॥ (योग० ३.१८) 2. 3.
- म्मृतिसंग्काग्योग्कम्पत्वात् ॥ (योग० ४.९)
- कतमं च, भिक्खवं, धम्मा सतिया सच्छिकरणीया? 8. पुर्व्वनियासो. भिक्खवे. सतिया सच्छिकारणीयो।" (अ० नि० २.४.१८९)
- सोपक्रमं निरुपक्रमं च कर्म नत्संयमादपरान्नज्ञानम्॥ (योग० ३.२१) G .

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

28

रवचं वुद्ध ने अपनी मृत्यु के वारे में भविष्यवाणी की थी: "अव से तीन माह्र वीतने पर तथागत परिनिर्वाण को प्राप्त होंगे<sup>रे</sup>।"

## अट्रश्य होने की शक्ति ('अन्तर्धानम्') –

योगसूत्र के अनुसार एक योगी अकस्मात अदृश्य हो जाने की शक्ति प्राप्त कर सकता है<sup>3</sup>।

आगम के एक ग्रंथ में उल्लेख है कि वुद्ध व्रह्मांड के अनेक ग्रहों में उत्कृष्ट जीवों की सभा में धर्मदेशना देकर अदृश्य हो जाया करते थे। तव उस सभा में उपस्थित जीव अचंभे में पड़ जाते थे – "इस प्रकार अदृश्य होने वाला कौन हो सकता है – कोई मनुष्य अथवा देवता<sup>3</sup>?"

### • दैवी प्रलोभन -

पतंजलि ने देवी-देवताओं द्वारा दिये जाने वाले प्रलोभनों के प्रति सचेत किया है<sup>\*</sup>।

कितने ही अवसरों पर देवपुत्र 'मार' प्रलोभन दे देकर वुद्ध को पथभ्रष्ट करने का प्रयत्न करता रहता था पर वह सदैव अपने उद्देश्य में विफल रहा। संवाधि प्राप्त कर लेने के उपरांत वुद्ध को उसकी पुत्रियों – तण्हा. अर्रात और रगा – ने पथभ्रष्ट करने का भरसक प्रयास किया पर वे भी इसमें असफल रहीं'।

- "इतो तिण्णं मासानं अच्चयेन तथागतो परिनिब्धायिग्सति।" (दीo निo २,१८५)
- कायरूपसंयमातद्ग्राह्यशक्तिम्तम्भे चक्षुःप्रकाशासंप्रयोगे अन्तर्धानम् ॥ (योग० ३.२०)
- धम्मिया कथाय सन्दरसंत्या......अन्तरभायामि । अन्तर्राहतं स मं न जानन्ति 'को नु खो अयं अन्तरहितो देवो वा मनुरसो वा'ति? (दी० नि० २.१७२)
- ४. स्थान्युपनिमन्त्रणे सङ्गस्ययाकरणं पुनरनिष्टप्रसङ्गान् ॥ (योग० ३.५१)
- ५. सं० नि० १.१.१६१. मारधीतुसुत्तं

पालि ग्रंथों में उल्लेख आता है कि 'मार' ने अनेक अवसरों पर भिन्न भिन्न रूप धारण कर वहुधा एकांन स्थानों पर भिर्क्षणियों को आकर्पित करने की कवेप्टा की थी'।

### • 'स्थिर समाधि' के विकास हेतु 'अभ्यास' का महत्त्व -

पांच प्रकार की मानसिक प्रक्रियाओं को समझाने के उपरांत योगसूत्र में उनको 'अभ्यास' और 'वैराग्य' द्वारा निर्यात्रत करने के वारे में कहा गया हैं। 'अभ्यास' से आशय चित्त की स्थिरता (स्थिति) के लिए किये जान वाले प्रयासों से है। लंवे समय तक गंभीर अवधानता के साथ, विना क्रम-भंग किये. अभ्यास जागे रखने से चित्त पूरी तरह स्थिर हो जाता है\*।

इस संदर्भ में 'स्थिति' (पालि - 'ठिति') शब्द का प्रयोग वृद्ध की दंशना में उल्लेखप्राप्त चार प्रकार की समाधियों में से 'ठितिभागियो समाधि' (स्थिर समाधि) की ओर संकेत करता प्रतीत होता है। अन्य तीन प्रकार की समाधियां हैं -

'हानभागियां' (अर्थात, क्षीण होती समाधि);

- २. 'विसंसभागियो' (अर्थात, विभिष्ट समाधि जो अनेक प्रकार की सिद्धियां प्राप्त करने में सहायक होती है); तथा
- ३. 'निव्वेधभागियो' (अर्थात, वींधने वाली समाधि)'।

'स्थिर-समाधि' प्राप्त करने हेतु साधक को लगातार, विना किसी व्यवधान के, अभ्यास करना होता है। साधक की गंभीरता के अनुसार उसको क्रमवार निम्न समाधियां प्राप्त होती हैं -

- जैसं आळविका, सोमा, गोनमी, विजया, उप्पलवण्णा 9. (सं० नि०। भिक्खुनीसंयुत्तं।)
- अभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निरोधः॥ (योग० १.१२) 2.
- तत्र म्थिती यत्नो अभ्यासः॥ (योग० १.१३) 3.
- स नु दार्घकावनेरन्नर्यसन्त्रागऽऽसंविनो दृढभूमिः॥ (योग० १.१४) 8.
- परि० म० ३० 4

 'खणिक समाधि' (अर्थात, 'क्षणिक' याने क्षण क्षण रहने वाली समाधि)

७ 'उपचार समाधि' (अर्थात, समीप ले जानी वाली समाधि - किसके समीप ? अगली, याने अप्पना के समीप)

७ 'अप्पना समाधि' (अर्थात, अपने आप में अर्पित याने समाहित कर रुने वान्ही समाधि)

पालि ग्रंथों में समाधि में प्रतिष्ठित व्यक्ति के लिए 'पतिष्टितो' (संस्कृत -'प्रतिष्ठितः') शब्द का प्रयोग प्रचुर मात्रा में पाया जाता क्रै'।

• मानसिक प्रक्रियाओं के नियंत्रण में 'वैराग्य' का महत्त्व -

योगसूत्र के अनुसार मानसिक प्रक्रियाओं को नियंत्रण में रखने के लिए 'वैराग्य' एक महत्त्वपूर्ण सहायक घटक हैं'।

वुद्ध के अनुसार समस्त आध्यात्मिक नियमों में 'विराग' का स्थान सर्वोर्पार है<sup>3</sup>।

# आह्राद की अवस्थाएं: 'समाधि' एवं 'झान' –

पतंजलि दो प्रकार की समाधियों का उल्लेख करते हैं – १. 'सम्प्रज्ञात' (अर्थात, अंत:प्रज्ञा वाली), और २. अन्य।

'सम्प्रज्ञात समाधि' के सहवर्ती तत्त्व हैं – 'वितर्क,' 'विचार', 'आनन्द' एवं 'अस्मिता' (अर्थात, किसी विषय के साथ मन का प्रारंभिक संपर्क याने प्रतिघात या टकराव, उस विषय में विचरण याने लोटपलोट लगना, आह्वाद की अनुभूति तथा अस्मिता का भाव)<sup>४</sup>।

चनूसु सतिपट्टानेसु सुपतिडि्तांघसो०। (दाँ० नि० २.१४६)

- यावना, भिक्खवे, धम्मा सहना वा असहना या. विरागो नेसं अग्गमक्खार्थान । (इनिवृ८ ९०)
- वितर्कविद्यारानन्दास्मितारूपानुगमात्तम्प्रज्ञातः ॥ (योग० १.१७)

२. योग० (१.१२)

'अन्य' समाधि के वारे में पतंजलि का मत है कि 'संज्ञान' का अवसान अनुभव करने के लिये प्रयास की आवश्यकता होती है और इसमें अवशेष के रूप में अवचेतन में संस्कार पडे रहते हैं'।

सम्यकसंवुद्ध वनने से पहले वुद्ध ने उस समय भारत में प्रचलित आठों ध्यान ('झान')<sup>?</sup> सीख कर उनका अभ्यास कर लिया था। इनमें से प्रथम चार ध्यान 'रूपज्झान' कहलाते थे जो पूर्ण समाधि ('अण्पना समाधि') की अवस्था में पहुँच कर ही प्राप्त होते थे। समाधि की इन अवस्थाओं में पांचों प्रकार की ऐंद्रिय क्रियाओं तथा पांचों प्रकार के अवरोधनों ('नीवरणों')<sup>3</sup> का अल्प समय के लिए पूरी तरह से निलंबन हो जाता है। फिर भी चंतना की स्थिति पूर्णतः सजग और प्रांजल रहती है।

'प्रथम ध्यान' के सहवर्ती तत्त्व (घटक) हैं - 'चितक्क', 'चिचार,' 'पीति', 'सुख' और 'चित्तेकग्गता' (अर्थात, किसी विपय के साथ मन का प्रारंभिक संपर्क अथवा प्रतिघात, उस विषय में विचरण करना, प्रीति, सुख तथा चित्त की एकाग्रता)<sup>४</sup>। 'डितीय ध्यान' में पाये जाते हैं - 'पीति'. 'सुख' एवं 'चित्तकगता'। इसमें प्रथम ध्यान के पहले दो घटक ('वितक्क' एवं 'विचार') समाप्त हो जाते हैं। 'तृतीय ध्यान' में कायम रहते हैं - 'सुख' और 'चित्तेकग्गता' (अर्थात, सुख और चित्त की एकाग्रता)। इसमें 'पीर्ति' (अर्थात, प्रीति) का अवसान हो जाता है। 'चतुर्थ ध्यान' के साथ रहती है मात्र 'चित्तेकग्गता' (अर्थात, चित्त की एकाग्रता)। इसमें 'सुख' की प्रतीति जाती रहती है।

अगले चार ध्यान 'अरूपज्झान' कहलाते हैं जिनके माध्यम से कोई साधक इन क्षेत्रों में जा सकता है - अनंत आकाश ('आकासानञ्चायतनसमापत्ति'), अनंत चेतना ('विञ्ञाणञ्चायतनसमापत्ति'), शून्यता ('आकिञ्चञ्ञायतनसमापत्ति')

- 2. संग्कृत - 'ध्यान'
- कामच्छन्द, व्यापाद, धिनमिन्छ, उन्डच्चकुक्कुच्च, विचिकिच्छा 3.
- पटमं झानं पटिलाभन्धाय वितक्को च विचारो च पीति च सुखञ्च चित्तंकरणता 8. च.....। (पटि० म० २११)

विरामप्रत्वयाभ्यासपूर्वः संस्कारशेषोऽन्यः॥ (योग० १.१८) 9.

#### वुद्ध की शिक्षा के अनुकुल विपय

और जहां संज्ञा के विद्यमान होने-अथवा-न-होने का भान न हो पाता हो ('नेवसञ्ञानासञ्ञायतनसमापत्ति')।

ध्यान के इन दोनों प्रकार के वर्गों में मुख्य अंतर यह है कि प्रथम चार ध्यानों के दौरान साधक नाम और रूप के क्षेत्र में वना रहता है जवकि अंतिम चार में केवल मन ही सक्रिय रहता है। ये आठों प्रकार के ध्यान करके भी वुद्ध ने जाना कि इनसे अंतर्मन की गहराई में टिके हुए चित्तमल ('अनुसय किलेस') पूर्णतया समाप्त नहीं हो जाते हैं। इसलिए उन्होंने स्वयं अपनी समझ से ध्यान-साधना करने का निश्चय कर एक ऐसा मार्ग खोज निकाला जिससे उन्हें 'सञ्जावेदयितनिरोध' (अर्थात, संज्ञा-और-वेदना का निरोध), अथवा 'निरोधसमापत्ति', अथवा 'निरोध' की अवस्था प्राप्त हुई। यह एक ऐसी अवग्था र्ह जिसमें चित्त भी काम करना वंद कर देता है और 'निव्वान' (निर्वाण) की अवस्था का साक्षात्कार करना संभव हो जाता है। इस खोज के उपरांत ही वुद्ध सम्यकसंवुद्ध कहलाये, जवकि इससे पूर्व वे केवल 'वोधिसत्त' (वोधिसत्त्व) ही थे, अर्थात वुद्ध वनने के लिए यलशील थे।

'निव्वान' (निर्वाण) का साक्षात्कार ही 'लोकुत्तर' (लोकांत्तर) अवस्था का साक्षात्कार है। 'नाम' और 'रूप' के क्षेत्र में वने रहना 'लोक' में वने रहना है। 'लोक' उसे कहते हैं जो नष्ट होता रहता है ('लुज्जति खो लोकोति')। 'नाम' और 'रूप' में से एक भी शेप रहे तो भी 'लोक' ही होता है। 'पग्लोक' भी 'लोक' ही है'। इन सभी से परे हो तो 'लोकुत्तर' कहलाता है। इस अवस्था में कुछ नष्ट नहीं होता।

वुद्ध की गवेषणा थी कि निर्वाण की अवस्था प्राप्त करने के लिए आठों प्रकार के ध्यानों का अभ्यास करना आवश्यक नहीं है। इसके लिए केवल प्रथम चार प्रकार के ध्यान पर्याप्त हैं वशर्ते कि इनमें थोड़ा-सा परिवर्तन कर दिया जाय। वुद्ध के अनुसार प्रथम ध्यान में श्री 'वियेक' (वैराग्य) का भाव डाल देने से द्वितीय ध्यान में 'समाधि' (गहरी एकाग्रता) की स्थिति आ जाती है। इससे तृतीय ध्यान में 'सति-सम्पजञ्ञ' (जागरूकता और

29

मनुम्सलोकं ठपेन्या सब्वो परलोको। (यूळनि० ८६)

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

नाम-रूप के प्रपंच की निरंतरता एवं समग्रता सं अनुभूति) का मार्ग प्रशस्त हो जाता है। इस ध्यान की चरम अवस्था में 'सति' और 'सम्पजज्ज' इतने पुष्ट और प्रखर हो जाते हैं कि क्षण-भर के लिए भी साधक इनसे रिक्त नहीं रहता हैं'। यह अवस्था प्राप्त कर लेने के पश्चात चौथे ध्यान में प्रवेश करने पर साधक को 'झान-समापत्ति' (पूर्ण एकाग्रता) के अनुभव के साथ-साथ 'फल-समापत्ति' (मुक्ति) भी प्राप्त हो जाती है। यह वुद्ध की ध्यान-विधि की एक विशेपता है जिसकी अपने एक अति महत्त्वपूर्ण सुत्त<sup>°</sup> में उन्होंने भूरि-भूरि प्रशंसा की है।

पतंजलि के अनुसार 'सम्प्रज्ञात समाधि' (अर्थात, प्रज्ञापूर्ण समाधि) के सहवर्ती घटक हैं – 'वितर्क', 'विचार', 'आनन्द' तथा 'अस्मिता'। क्रमवार इनका अर्थ है – किसी विषय पर मन का प्रारंभिक संपर्क अथवा प्रतिघात, उस विषय में विचरण, आह्राद की स्थिति अथवा परम आनंद और अस्मिता का भाव। यह कथन युद्ध की शिक्षा से वहुत-कुछ मेल खाता है।

पतंजलि के अनुसार 'अन्य'<sup>3</sup> (अर्थात, दूसरी) समाधि का लक्ष्य है संज्ञान का 'विराम' अथवा 'निरोध' और उस अवस्था में अवशेष के रूप में अवचेतन में पड़े संस्कारों का वर्तिकचित संग्रह। यह भी वुद्ध की शिक्षा के अनुरूप ही है जैसा कि यह 'सोतापन्न' (अर्थात, मुक्ति के स्रोत में पड़ने) की स्थिति का द्योतक प्रतीत होता है जहां भी संज्ञान और वेदनाएं समाप्त हो जाते हैं और अवचेतन में उच्च स्तर के कुछ चेतनागत संस्कार वचे रहते हैं जो भी अर्हत अवस्था प्राप्त होने से पहले-पहले समाप्त हो जाते हैं।

इस प्रकार यह स्पष्ट होता है कि पतंजलि की शिक्षा का वुद्ध की शिक्षा से बहुत कुछ सामंजस्य है पर उत्तरवर्ती काल में योगसूत्र पर भाष्य तथा

 पतंजलि के भाष्यकारों द्वारा जो 'असम्प्रज्ञात' कहा गया है, उसे 'सम्प्रज्ञानातीत' कहना अधिक उपयुक्त होता क्योंकि तब इसकी विशेषता के अनुरूप यह नाम होना।

<sup>?.</sup> यतो च भिक्खु आतापी, सम्पजञ्जं न रिज्यति। (सं० नि० २.२.२५१) २. यं धडरमेदी परिवणपरी रहिं

यं दुद्धसंद्वी परिवण्णयी सुचि, समाधिमानन्तरिकञ्जमाहु। समाधिना तेन समो न विज्जति, इदम्पि धम्मे रतनं पणीतं॥ (खु८ पा८ ६.५)

#### वुद्ध की शिक्षा के अनुकृल विषय

टीका लिखने वालों की अयुक्तियुक्त व्याख्याओं से यह महत्त्वपूर्ण पहलू द्रष्टि से ओझल हो गया।

## • मन को एकाग्र करने हेतु उपयुक्त आलंवन का चुनाव -

मन को एकाग्र करने के लिए कुछ उपयुक्त आलंवन सुझा कर योगसूत्र में यह विधान भी किया गया है कि साधक अपनी रुचि के अनुसार भी कोई आलंवन चून सकता है<sup>१</sup>।

वुद्ध की शिक्षा के अनुसार भी ऐहिक एकाग्रता के लिए निर्धारित चालीस आलंबनोंें में से कोई एक आलंबन साधक अपने स्वभाव के अनुरूप चुन सकता है। उनकी शिक्षा में छ: प्रकार के स्वभाव संकेत-प्राप्त हैं – राग, हेप, मोह, श्रद्धा, वृद्धि एवं वितर्कों।

## • चित्त-विक्षेप --

योगसूत्र के अनुसार चित्त-विक्षेप हैं -

व्याधि, उदासीनता, संशय, प्रमाद, आलस्य, कामुकता, भ्रांतिदर्शन, अलब्धभूमिकत्व एवं अस्थिरता। ये चित्त की एकाग्रता त्यने में वाथक होते हैं <sup>7</sup>।

इनमें से अनेक वुद्ध की शिक्षा से मेल खाते हैं। 'व्याधि' के वारे में वुद्ध ने पृथक से विस्तारपूर्वक चर्चा की है।

वुद्ध ने 'व्याधि' को 'दुक्ख' (दुःख) के रूप में और इसके विपरीत 'अ-व्याधि' को 'सुख' के समान अनुभव करने के लिए कहा है। 'व्याधि' को भय के सदृश और 'अ-व्याधि' को 'खेम' (क्षेम, सुरक्षा) के समान अनुभव

- १. यधामिमनध्यानाहा। (योग० १.३९)
- तत्रिमानि चत्ताल्लेस कम्पद्धानानिः दस कसिणा, दस असुभा, दस अनुस्सतियो, चत्तारो ब्रह्मविक्षारा, चत्तारो आरुप्पा, एका सञ्जा, एकं ववन्धानन्ति। (विस्ट्रिइट १.४९)
- रागचरिया, दोसचरिया, मोठचरिया, सद्धावरिया, बुद्धिवरिया, विनक्कघरिया। (विसुद्धि० १.४३)
- व्याधिम्त्यानसंशयप्रमादालम्याविरतिभ्रालिदर्शनालव्यभूमिकत्वानवस्थि-तत्वानि चित्तविक्षंपाम्तेऽन्तरायाः ॥ (योग० १.३०)

पातंजल योगसूत्र

करने के लिए कहा है। 'व्याधि' को 'सङ्घार' (संस्कृत, अर्थात निर्मित पुंज) और 'अ-व्याधि' को 'निव्वान' (अर्थात, निर्वाण) के समान अनुभव करने के लिए कहा है'।

पतंजलि ढारा वतलाये गये शेप चित्तविक्षेपों को वुद्ध ने निम्न प्रकार से प्रज्ञम किया है:- 'स्त्यान' (उदासीनता) को 'थिन'; 'संशय' को 'विचिकिच्छा'; 'प्रमाद' (गफलत) को 'कोसज्ज'; 'आलस्य' को 'मिद्ध'; 'अविरति' (कामुकता) को 'राग'; 'भ्रान्तिदर्शन' को 'अविज्जा': 'अलब्धभूमिकत्त्य' (आधारहीनता) को 'अतीतानुधावन'. 'अनागतपर्यिकह्वन चित्त'; और 'अनवस्थितत्त्य' (अस्थिरता) को 'कुक्कुच्य''।

# • चित्तविक्षेपों के सहवर्ती तत्त्व -

योगसूत्र में उल्लेख किया गया है कि चित्तविक्षेपों के सहवर्ती तत्त्व ('विक्षेपसहभुव:')<sup>3</sup> हैं: पीड़ा ('दु:ख्र'). मानसिक अशांति ('दीर्मनस्य'). शारीरिक उत्तेजना ('अङ्गमंजयत्व'). भीतर आता सांस ('श्वास') एवं वाहर जाता सांस ('प्रश्वास')। इनको दूर करने के लिए किसी एक तत्त्व पर स्यायित्व के लिए अभ्यास करना आवश्यक है<sup>4</sup>।

२२

व्याधि दुक्खं. अव्याधि सुखं ति अभिज्ञेय्यं। व्याधि भयं. अव्याधि खंमन्ति अभिज्ञेय्यं। व्याधि सङ्घाग. अव्याधि निव्यानन्ति अभिज्ञेय्यं। (पटि० म० १०)

दुःखर्दार्मनस्याङ्गमेजयत्वःवासप्रश्र्यासा विक्षेपसन्नभुवः॥ (योग० १.३१)
 तत्प्रतिपंधार्थमंकतत्त्वाभ्यासः॥ (योग० १.३२)

#### युद्ध की शिक्षा के अनुकृल विपय

वुद्ध द्वारा सिखलायी गयी ध्यानविधि 'विपश्यना' (पालि – 'विपरसना') के सतत अभ्यास से साधक अनुभूति के स्तर पर समझ लेता है कि प्रत्येक मानसिक व्याकुलता के साथ ही इसके परिणामस्वरूप ये लक्षण प्रकट होने लगते हैं – किसी अप्रिय संवेदना के रूप में पीडा की अनुभूति. मानसिक अशांति, शारीरिक उत्तेजना तथा सामान्य श्वास-प्रश्वास में परिवर्तन। शारीरिक उत्तेजना और मानसिक अशांति के संवंध में वुद्ध की आदेशना है – "हे भिक्षुओ! आनापानसति का लगातार अभ्यास करने से शरीर और मन का परिचालन नहीं होता है।"<sup>8</sup>

### • अनात्मभाव का सिद्धांत -

पतंजलि का कथन है कि विशेष प्रकार से (अर्थात, द्रण्टाभाव से) देखने वाले ('विशेषदर्शिन:') के लिए 'आत्मभाव' समाप्त हो जाता है'।

पतंजलि के इस सूत्र में निःसंदेह 'विपस्सना' की झलक मिलती है जो बुद्ध ढारा सिखलायी गई अंतर्दृष्टि वाली ध्यानविधि है। 'विपस्सना' (संस्कृत – 'विदर्शना') से तात्पर्य है "वस्तुओं को विशेष प्रकार से देखना।" (अर्थात, सही प्रकार से देखना – जैसे वाहर वाहर से प्रतीत होती हों वैसे नहीं, वल्कि परमार्थ सत्य के रूप में जैसी हों वैसे देखना)।

'विपस्सना' (अथवा 'विदर्शना') के आरंभ में उपसर्ग 'वि' से आशय है 'विशेप''। अत: 'विशेषदर्शी' से तात्पर्य है 'विपस्सना करने वाला जिसने वस्तुओं को विशेष प्रकार से देखना सीख लिया हो'।

 \*आनापानस्तनिसमाधिस्स. भिक्ख्रेयं. भावितत्ता बहुर्गकतत्ता नेव कायस्त इञ्जितनं या होति फन्दितत्तं या. न वित्तस्त इञ्जितत्तं या होति फन्दितत्तं या।\* (सं० नि० ३.२.९८३)

3. पञ्चति ठपेत्वा विसंसेन पर्स्सतीति विपस्सना। (नेतिपकरण अडुकथा) (वर्मी संम्करण - पृष्ठ १३३). अर्थात विपश्यना वह होती है जब (परमार्थ सन्य के साक्षात्कार हेनु) प्रकट सन्य को टुकडे-टुकडे करके विशेष प्रकार से देखते. याने सच्चाई को अनुभूति पर उतारने. हैं।

२. विशेषदर्शिन आत्मभावभावनाविनिवृत्तिः॥ (यांग० ४.२५)

#### पातंजल योगसूत्र

जेसे-जैसे साधक 'विपरसना' का अभ्यास करने लगता है, वैसे-वैसं उसे अनुभूति कं स्तर पर चित्त-और-शरीर के प्रपंच का उत्पाद-व्यय मालूम होने लगता है। और जब वह इस ध्यानविधि में पुष्ट होने लगता है तव तो उसे हर स्थिति में हर समय यह अनुभव होने लगता है। इस अवस्था पर पहुँच कर साधक यह जानने लगता है कि उसका शरीर-रकंध न तो 'मैं' है, न 'मेरा' और यह किसी भी आत्मतत्त्व अथवा सार से शून्य है। इसी प्रकार चिन-रकंध भी न तो 'मैं' है और न 'मेरा', और यह भी किसी आत्मतत्त्व अथवा सार से शून्य है'। इस प्रकार विपरसना के अभ्यास से शरीर-रकंध में (अथवा वाह्य जगत में भी) कोई आत्मतत्त्व होने की दृढमूल धारणा धीर-धीर समाप्त होने लगती है।

वुद्ध की अन्य अनेक शिक्षाएं थोड़े-वहुत अंशों में विभिन्न भारतीय दार्शनिक मान्यताओं एवं (तथाकथित) धर्मों में पायी जाती हैं, किंतु 'अनता' (अनाल्मभाव) को स्पप्टतया और मुख्य रूप से केवल वुद्ध ने ही प्रज्ञम किया है'। इसी कारण वुद्ध को 'अनत्तावादी' (अनाल्म-भाव के शास्ता) के रूप में जाना जाता है। इस प्रकार पतंजलि का यह कथन कि विशेष प्रकार से देखने वाले ('विशेषदर्शिन:') का आत्मभाव समाप्त हो जाता है, विपरसना ध्यानर्विध की भूरि-भूरि प्रशंसा ही है कि यह परिणाम लाने वाली ध्यान-साधना है।

# स्मृति-परिशुद्धि और समता में प्रवेश –

पतंजलि ने अपने ग्रंथ के दो सूत्रों<sup>?</sup> में इस विषय की चर्चा की है।

१. 'नेतं मम. नेसोहमम्मि, न मेसो अत्ता नि। (सं० नि० १.२.७०)

२. 'याहे सम्यक्तंबुड उत्पन्न हों अथवा न हों, अनिन्यता और दु:ख के रुक्षण तो प्रज्ञान रहते हैं पर जब तक सम्यक्तंबुड का प्रादुर्भाव नहीं होता है तब तक अन्ता का रुक्षण प्रज्ञम नहीं होता है।' (विभ० अट्ट० १५४)

म्मृतिपरिशुद्धी स्वरूपशून्येवार्धमात्रनिर्भासा निर्वितर्का॥ एनयेव सविचारा निर्विचारा च सुक्ष्मविषया व्याख्याता॥ (पोग० १.४३-४४)

इनके अनुसार जव स्मृति, अर्थात जागरूकता, परिशुद्ध हो जाती है तव निर्वितर्का समाधि होती है। इसमें आलंबन का अपना रूप शून्य जैसा हो जाता है और उसका केवल आशयमात्र ही भासता (प्रतीत होता) है। सवितर्का तथा निर्वितर्का समाधियों के वर्णन के आधार पर ही सविचारा तथा निर्विचारा समाधियों की व्याख्या भी हो गयी है।

इन सूत्रों का निकट से विश्लेपण करने पर पता चलता है कि इनमें वुद्ध की शिक्षा झलकती है। वुद्ध के अनुसार सभी 'वितक्क' और 'विचार' व्यक्ति के 'अहं' (अर्थात, 'मैं', 'मुझे', 'मेरा', आदि मिथ्या धारणाओं) के कारण होतं हैं। पतंजलि ने इसे 'ख-रूप', अर्थात स्वत्व, की संज्ञा दी है। दूसरे शब्दों में इसे 'आत्मभाव' (वुद्ध की शिक्षा के अनुसार 'अत्तभावो') कह सकते हैं। जैसे ही यह 'आत्म-भाव' पिघल जाता है, 'वितक्क' और 'विचार' से रहित समता की अवस्थाएं प्राप्त हो जाती हैं। इन अवस्थाओं में पहुँचने पर जव कोई साधक 'मैं', 'मुझे', 'मेरा' शब्दों का प्रयोग करता है तव यह समझता है कि यह सव लोक-व्यवहार के लिए है ('अर्थमार्जानर्भासा'), अन्यथा ये अर्थहीन हैं'।

वुद्ध के सुविख्यात 'महासतिपट्टानसुन'' में चौथे ध्यान के अंतर्गत 'उपेक्खा-सति-पारिसुद्धि' शब्द का प्रयोग हुआ है जिसका अर्थ है 'उपेक्षा (समता) और स्मृति (जागरूकता) की परिशुद्धि के साथ'। पतंजलि ने भी वुद्ध की शिक्षा के अनुसार समता की अवस्था प्राप्त करने के लिए 'स्मृति की परिशुद्धता' के महत्त्व को खीकारा है। समता की अवस्था में 'वितर्क' (आलंबन पर चित्त का प्रारंभिक संपर्क अथवा प्रतिघात) और 'विचार' (आलंबन में विचरण) – ये दोनों ही नहीं होते हैं अथवा, अन्य शब्दों में,

२. यह अर्हन पर ही लागू होना है जो नीकिक व्यवहार हेनु ही ऐसी शब्दावलि काम में खेते हैं। देखिए – यो होति भिक्खु आरहं कर्ताधी......अडं वदामीतिपि सो वदेव्य। ममं वदन्तीतिपि सो वदेव्य, लोके समज्जं कुराजे विदिन्दा, बोहारमत्तेन सो बोहरच्य। (सं० नि० १.१.२५)

 \*......अदुक्खमसुखं उपेक्खासतिपारिसुद्धिं चतुन्धं झान उपसम्पञ्ज विहरति।" (दां० नि० २.४०२)

पातंजल योगसत्र

'अहंभाव' से सर्वथा मुक्त है। वुद्ध की घोपणा है कि उनके द्वारा उपदिष्ट चार म्पृति-प्रस्थानों ('सतिपद्वान') के सतत अभ्यास से साधक अपने 'अहंभाव' से सर्वथा मुक्त हो जाता है।

चार स्मृति-प्रस्थानों में 'सम्पजञ्ञ' या सम्यकरूपेण ज्ञान होना एक आवश्यक घटक है जिसका आशय है नाम-रूप के प्रपंच की अनित्यता का सम्यक प्रकार से सतत वोध होना। 'सम्पजञ्ञ' का प्रयोजन है 'अनिच्चता' (अनित्यता) को अनुभव करना। अनित्यता के अनुभव को अपनाप की धारणा सं मुक्त करने के लिए पुष्ट करना होता है। जब यह धारणा समाम हो जाती है तव इसी जीवन में 'निव्वान' (निर्वाण) का साक्षात्कार हो जाता 81

# • द्रष्टा, दर्शन और दृश्य के वारे में भ्रांति -

योगसूत्र में 'द्रष्टा', 'दर्शन' और 'दृश्य' के वारे में प्रचलित भ्रांति को दूर करने का प्रयास किया गया है। यह घोषणा करते हुए कि विवेकी के लिए इस संसार में कवल दु:ख व्याप्त है<sup>3</sup>, पतंजलि ने परामर्श दिया है कि भावी दुःखों से वचने के लिए व्यक्ति प्रयत्न करे<sup>3</sup>। उन्होंने स्पष्ट किया है कि 'द्रष्टा' और 'दर्शन'<sup>4</sup> का 'संयोग' इस दुःख का मूल कारण है। अंततीगत्वा. द्रष्टा स्वयं को मात्र शुद्ध चंतना ('दूशि') के समान अभिव्यक्त करता है. किंतु शुद्ध होने पर भी (शुद्धोऽपि) उसके कारण (प्रत्यय) का सूक्ष्म आत्म-विश्लेपण (अनुपश्यः)" शेष रह जाता है। दृश्य की प्रतीति इसीलिए होती हैं। संयोग का कारण (जिसे दुःख का कारण वतलाया गया है)

- अनिच्चसञ्ञा भावेतव्या अम्पिमानसमुग्धानाय। अनिच्चसञ्जिनां हि, मैथिय 2. अनतसञ्जा राण्टाति, अनत्तसञ्जी अस्मिमानसमुग्धातं पापुणाति दिट्टेव धम्मे निव्वानं। (उदा० २१)
- दुःखमेव सर्वं विवेकिनः॥ (योग० २.१५) ₹.
- हेयं दुःखमनागनम्॥ (योग० २.१६) 3. 8.
- इष्ट्रदृञ्ययोः संयोगो हेयहेतुः॥ (योग० २.१७) 4.
- इष्टा दूर्शिमात्रः शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपञ्धः॥ (योग० २.२०) ξ.
- नदर्ध एव दृश्यस्थात्मा॥ (योग० २.२१)

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

35

#### वुद्ध की शिक्षा के अनुकुल विषय

अज्ञान (अविद्या) है<sup>‡</sup>। जव अज्ञान मिट जाता है, तव यह संयोग भी समाप्त हो जाता है; यही है पृथक हो जाना (हानं)। इस पृथक हो जाने में ही शुख चेतना का पृथक होना सन्निहित है ('तदृशेः कैवल्यम्')<sup>\*</sup> इस पार्थक्य को लाने वाला साधन है– स्थिर, विवेकपूर्ण ज्ञान ('विवेकख्यातिः')<sup>3</sup>

पतंजलि के ये सव कथन वुद्ध की शिक्षा के अनुरूप है जिसका आधार है - 'विपरसना' ध्यानविधि। 'विपरसना' आत्मनिरीक्षण की विधि है जिसमें इस वात की खोज की जाती है कि आखिर 'मैं' कौन हूं। इस सच्चाई का, प्रत्यक्ष अनुभव करने के लिए हमें अपना ध्यान ऊपरी-ऊपरी, भासमान, स्यूल सच्चाई से आरंभ करके सूक्ष्मतर सच्चाइयों और अंततोगत्वा चिन-और-अरीर की सूक्ष्मतम सच्चाई पर केंद्रित करना होता है। इन सव अनुभूतियों के उपरांत साधक आगे वढ़ता है और चित-एवं-शरीर से परे जो परम सत्य है उसका साक्षात्कार कर लेता है।

आत्मान्चेपण की इस प्रक्रिया में साधक यह स्पष्टतः जान लेता है कि चित्त-और-शरीर स्कंध के भीतर न कोई 'मैं' है, न 'मेरा'। पूरे प्रपंच में 'तरंगों' के सिवाय कुछ नहीं है और ये भी क्षण भर से अधिक टिकी नहीं रहती हैं। तव यह भ्रांति कि चित्त-एवं-शरीर के प्रपंच में कोई इप्टा अथवा दृश्य है दूर हो जाती है। आत्मान्वेपण की अंतरिम अवस्था में साधक को शुद्ध चेतना का वोध ठोस यथार्थ के समान होता है। जव पतंजलि योगसूत्र में 'द्रप्टा दूशिमात्रः' की वात करते हैं तव लगता है कि वे उस अवस्था को ईगित कर रहे हैं जहां द्रप्टा कहलाने जैसा कोई तत्त्व नहीं होता और केवल शुद्ध चेतना ही व्याप्त रहती है।

'विपग्सना' ध्यानविधि में यह एक अत्यंत महत्त्वपूर्ण अवस्था है क्योंकि साधक की जागरूकता शुद्ध चेतना ('विञ्ञाण') (संस्कृत-विज्ञान) के क्षेत्र में सिमट जाती है। किंतु तव भी उत्सुकता वनी रहती है कि आखिर इस 'शुद्ध

<sup>?.</sup> तम्य इंत्रावद्या॥ (योग० २.२४)

२. तदभावासंयोगाभावो हानं तद् दृशेः क्वल्यम् 🛙 (याग० २.२५)

३. विवेकख्यातिरविज्या हानोपायः॥ (योग० २.२६)

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

### पातंजल योगसूत्र

चेतना' ('विञ्ञाण') का भी क्या कारण ('प्रत्यय') हो सकता है ? इसकी तह तक पहुँचन के लिए इस प्रपंच को भी क्षण प्रति क्षण अनुभूति पर उतारते चलं जाना (अर्थात. इसकी अनुपश्यना करना) आवश्यक हो जाता है । ऐसा करने पर वह भिन्न-भिन्न प्रकार की चेतना अनुभव करने लगता है जिनका संवंध अपने-अपने इंद्रियद्वारों से होता है । इस प्रकार 'शुद्ध चेतना' का वोध उस चेतना के समान होता है जिसका स्पष्ट संवंध आंख, कान, नाक, जीभ, त्वचा या मन से होता है । अपने अनुभव से साधक समझने लगता है कि जैसे जैसे किसी इंद्रिय-द्वार का अपने विपय से स्पर्श ('फर्स') या 'संयोग' होता है, ये भिन्न-भिन्न प्रकार की चेतनाएं अस्तित्व में आने लगती हैं । इस स्थिति का और गहराई से विश्लेपण करने पर पता चलता है कि ईद्रिय-द्वार और उनके विपय भी केवल सूक्ष्म तरंगें ही हैं जो उत्पन्न होती और समान्न होती रहती हैं । इस प्रकार सारे शरीर-स्कंध, और ऐसे ही चित्त-स्कंध, की अनुभूति सूक्ष्म तरंगों के रूप में ही होती है । इस अनुभूति के होने पर भीतर आत्मा (अर्थात, सदा वने रहने वाले किसी तत्त्व) की धारणा सर्वथा जाती रहती है ।

जव तक इस प्रकार की अनुभूति नहीं होती तब तक व्यक्ति चित्त-और-शरीर के प्रपंच की सच्चाई से अनभिज्ञ रहता है और जीवन की भिन्न-भिन्न परिस्थितियों में प्रतिक्रिया करते हुए संस्कार ('सङ्घार') वना वना कर अपने लिए दु:ख का ही सुजन करता रहता है। पतंजलि ने भी वुद्ध की समीक्षा के अनुरूप ठीक ही कहा है कि शुद्ध चेतना ('दृशे: कैवल्चं') का अलगाव तभी होता है जब द्रप्टा और दृश्य का संयोग ('दृष्ट्र्ट्र्य्य्यो: संयोग:') – जो कि दु:ख का कारण है – अनुपश्चना (अर्थात, क्षण प्रति क्षण अनुभूति पर उतारते चले जाने) से समाप्त हो जाता है। इस उद्देश्य को प्राप्त करने के लिए जो प्रक्रिया अपनायी जाती है उसे पतंजलि ने 'विवेकख्याति' (अर्थात, विवेक पर आधारित ज्ञान) कहा है। यह 'विपस्तना' का ही दूसरा नाम प्रतीत होता है, जिसका विग्रह 'विवेकेन परसतीति' कर सकते हैं (अर्थात, वह विधि जो साधक को विवेक के साथ वस्तुओं को समझने की सामर्थ्य प्रदान करती है)।

#### वुद्ध की शिक्षा के अनुकूल विषय

विवेक से तात्पर्य किसी धर्म का विचयन, अथवा टुकड़े कर करके. देखने से है। वुद्ध की शिक्षा के अनुसार यह वोधि के सात अंगों में से एक है। वहां इसे 'धम्म-विचय' की संज्ञा दी गई हैं। जैसे चक्रवर्ती राजा के सात रलों में महाकाय हस्तिरल होता है, वैसे ही धम्मकाय में अपनी महानता के कारण इसे चक्रवर्ती राजा के हस्तिरल के सदृश माना गया है<sup>3</sup>।

जव साधक 'विवेकख्याति' या 'विपस्सना' में दक्ष हो जाता है तव वह अनुभूति के स्तर पर समझने लगता है कि किस प्रकार चेतना ('विञ्जाण') विभिन्न इंद्रियों के माध्यम से होने वाले वोध के संग-संग जागती और समाप्त होती रहती है। ऐसी अवस्था में साधक का 'देखना' मात्र 'देखने' तक ही सीमित रहता है, 'सुनना' मात्र 'सुनने' तक, 'सूंघना' मात्र 'देखने' तक ही सीमित रहता है, 'सुनना' मात्र 'सुनने' तक, 'सूंघना' मात्र 'देखने' तक ही सीमित रहता है, 'सुनना' मात्र 'सुनने' तक, 'सूंघना' मात्र 'देखने' तक, 'स्वाद' मात्र 'स्वाद' तक, 'स्पर्श' मात्र 'स्पर्श' तक और 'संज्ञान' केवल 'संज्ञान' तक'। और गहरे प्रत्यवेक्षण से चह वोध भी सूक्ष्म तरंगों की अनुभूति में पलट जाता है – हर इंद्रिय-ढार पर, और अन्यन्न भी सव जगह।

'विवेकख्याति' और 'विपरसना' का प्रयोजन एक ही है, अर्थात साधक इतना सक्षम हो जाय कि वह भासमान सत्य का विघटन करते-करते अंतिम सत्य को अनुभूति के स्तर पर जान जाय। बुद्ध की प्रणाली 'विभज्जवाद' के नाम से प्रसिद्ध है, अर्थात ऐसी प्रणाली जिसे अपनाने से तथ्यों का विभाजन-विश्लेपण करते-करते परमार्थ सत्य प्रकट हो जाय<sup>4</sup>।

- ?. दीं नि० २.३८५
- "चक्कवत्तिनो च रतनेसु महाकायूपपग्नं अच्युग्गनं विपुलं महन्तं हन्धिरतनं. इदम्पि धम्मविचयसम्बोउझङ्गरननं महन्तं धम्मकायूपपन्नं अच्युग्गनं विपुलं महन्तन्ति हन्धिरतनसदिसं होति ।... "(सं० नि० अड्ठ० ३.५.२२३)
- इस बारे में बुद्धवाणी है "दिट्टं दिट्टमनं भविस्सति. सुने सुनमनं भविम्सति. मुते मुनमनं भविस्सति. विज्ञाते विज्ञातमनं भविस्सति।" (उदा० १०)
- विभज्जवादो खो अहमेत्य, माणव.....। (म० मि० २.४६३)

## • 'धर्ममेघ' की अवधारणा -

योगसूत्र में 'धर्ममेघ' नाम की समाधि का उल्लेख हुआ है। इस समाधि की अवस्था में वह साधक पहुँचता है जो ध्यान की उच्चतर अवस्थाओं में कठोर श्रम करता हुआ भी चित्त-और-शरीर के क्षेत्र (अर्थात, इंद्रिय-क्षेत्र में) हर प्रकार से अपने विवेकपूर्ण ज्ञान का उपयोग करता रहता हो<sup>र</sup>। यहां से कर्म<sup>4</sup> और वाधाओं की निवृत्ति प्रारंभ होती है। तव आवरणजन्य सभी मलों के नष्ट हो जाने से ज्ञान अनंत हो जाता है और यदि कुछ जानने योग्य शेष रहता है तो वह नगण्य ही होता है<sup>1</sup>।

वुद्ध की शिक्षा में किसी समाधि को 'धम्ममेघ' (संस्कृत – 'धर्ममेघ') नहीं कहा गया है। इस शब्द का प्रयोग मलिन प्रवृत्तियों ('आसवों') की निवृत्ति के संदर्भ में होना पाया जाता है:

"जव 'धम्ममंघ' की वर्षा हो रही हो, तव सभी जीव अपनी-अपनी मलिन प्रवृत्तियों से मुक्त ('अनासवा') हो जायं। यहां उपस्थित लोगों में से जो कोई (अपनी परिपुष्ट पारमिताओं के कारण) इस जीवन के अंतिम चरण में से गुजर रहे हों वे कम-से-कम स्रोतापन्न तो हो जायं!"

कोई व्यक्ति 'सोतापग्न' तभी होता है जव उसके ये तीन वंधन कट जाते हैं: अपने भीतर किसी सत्ता के अस्तित्व में विश्वास, विचिकित्सा (संदेह) तथा शील-व्रतों के प्रति गहरा चिपकाव। मुक्ति के स्रोत में पड़ जाने के कारण उसका जन्म किसी अधोलोक में नहीं हो सकता, वह धर्म में दृढ़ता से स्थापित हो जाता है और (अधिक-से-अधिक सात जन्म लेकर) निश्चित रूप से अर्हत्व-लाभ कर ही लेता है, और कोई उपाधि शेष रह जाने पर

- प्रसङ्घानेऽप्यकुसीदस्य सर्वधा विवेकख्यातेर्धर्ममेघः समाधिः॥ (यांग० ४.२९)
- २. ननः क्रंशकर्मनिवृत्तिः॥ (योग० ४.३०)
- तदा सर्यावरणमलापेतस्य ज्ञानस्यानन्याज्ज्ञेयमल्पम् ॥ (योग० ४.३१)
- धम्ममंघेन वम्सानं. सब्बे होन्तु अनासवा। येत्य पच्छिमका सत्ता. सोतापत्रा भवन्तु ते । (बुद्ध अपदान- अपट घेरट १.१.७३)

### वुद्ध की शिक्षा के अनुकृत विपय

अनागामी (पुन: संसार में न लौटने वाला) हो जाता है। स्पष्ट है कि अपने वंधनों से मुक्त होकर इस ऊंची अवस्था को प्राप्त कर इस व्यक्ति के लिए जो कुछ जानने योग्य वचा रहेगा वह अत्यल्प ही होगा। पतंजलि भी अपनी 'धर्ममेध' समाधि को इन वातों से जोड़ते हैं– याधाओं का दूर होना.

मलिनताओं से मुक्ति और आगे ज्ञान की अत्यल्प आवश्यकता। इस वात की संभावना है कि ऊपर वर्णित लक्षणों के साथ वुख की शिक्षा में पाये जाने वाला 'धम्ममेध' शब्द पतंजलि को वहुत प्रिय लगा हो और इस कारण उसने अपनी सवसे ऊंची समाधि को यह नाम दे दिया हो। हमारी जानकारी में 'धर्ममेध' शब्द वेदों तथा इसके उत्तरवर्ती साहित्य में (सिवाय वुख की शिक्षा में अपने पालि स्वरूप में) कहीं देखने में नहीं आता है।

'धर्ममंघ' के समान योगसूत्र में प्रयुक्त शब्द 'प्रसङ्घ्यान' का भी संवंध वुद्ध की शिक्षा में प्रयुक्त हुए शब्द 'सङ्घत' से प्रतीत होता है। वुद्ध के

?. "सो एवं पजानाति - 'इमञ्चे अहं उपेक्खं एवं परिसुद्धं एवं परियोदातं आकासानञ्चायतनं उपसंहरेय्यं. तदनुधम्मञ्च चित्तं भावय्यं: सङ्घतमंतं। इमञ्चे अहं उपेक्खं एवं परिसुद्धं एवं परियोदातं विञ्जाणञ्चायततं उपसंहरेय्यं. तदनुधम्मञ्च चित्तं भावय्य: सङ्घतमंतं। इमञ्चे अहं उपेक्खं एवं परिसुद्धं एवं परियोदातं आकिञ्चञ्जायतनं उपसंहरेय्यं. तदनुधम्मञ्च चित्तं भावय्यं: सङ्घतमेतं। इमञ्चे अहं उपेक्खं एवं परिसुद्धं एवं परियोदातं नेवसञ्जानासञ्जायतनं उपसंहरेय्यं. तदनुधम्मञ्च वित्तं भावय्यं: सङ्घतमेतं (म० नि० ३.३६२)

'सहन' का नात्पर्य चित्त-और-शरीर के क्षेत्र (या. दूसरे शब्दों में, इंडिय क्षेत्र) से है। इस क्षेत्र में पदार्थ (जिसमें धारणाएं भी शामिल है) अस्तित्व में आते है. कुछ समय तक कायम रहते हैं और अंततः नष्ट हो जाते हैं। 'सहन' का त्रक्षण है – उत्पत्ति, क्षय तथा परिवर्तन। 'असहत' का उत्त्वा है – 'असहत', जो तिरुपाधिक या अर्भातिक तत्त्व अथवा सिखांत का चौतक है। यह 'तिब्वान' का दूसरा नाम है (जो अन्कृत, अ-संचित नया अ-भौतिक होता है)। 'सहतासहत्वधम्मा' में चित्त की हर संभव धारणा आ जाती है। बुढ की शिक्षा 'सहत' क्षेत्र से 'असहत' क्षेत्र की ओर के जाती है।इसके लिए जो उपाय काम में लिया जाता है वह है – उत्सुक्त विवेकपूर्ण ज्ञान ('विवेकख्याति' या 'विपस्सना')।['सहुत' के लक्षणों के लिए देखिए अठ निठ १.३.६७]

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

32

अनुसार जो साथक आठों ध्यानों की किसी भी अवस्था में हो, उसकी चेतना तब भी इंद्रिय-क्षेत्र ('सङ्कत') के अंतर्गत ही होती है। ऐसे साथक भी होते हैं जो ध्यान की उच्च अवस्थाओं को प्राप्त करने के पश्चात विवेकयुक्त ज्ञान ('विवेकख्याति') का उपयोग करने के मामले में शिथिल-से हो जाते हैं, क्योंकि वे यह सोचने लगते हैं कि उन्होंने अपना अंतिम लक्ष्य पा लिया है जवकि उनकी विद्यमानता चित्त-और-शरीर के इंद्रिय-क्षेत्र ('सङ्कत') में ही होती है। जो कोई इन अवस्थाओं में भी विवेकपूर्ण ज्ञान के साथ काम करता चला जाता है वह उच्चतम समाधि 'धर्ममेघ' को प्राप्त कर ही लेता है।

३२



खंड १ (क्रमशः) बुद्ध की शिक्षा के अनुकूछ विषय ख. परिभाषाएं

## • "अध्यात्मप्रसादः" (आंतरिक प्रसन्नता)

पतंजलि नं आत्मिक शांति की अभिव्यक्ति के लिए 'अध्यात्मप्रसादः' शव्द का प्रयोग किया है'।

वुद्ध ने इसी भाव को समझाने के लिए 'अज्झक्तराम्पसादो' शब्द काम में लिया है ।

### • "अध्वन" (काल-पथ) -

पालि के ग्रंथ समय के तीन आधार वतलाते हैं जिनका संवंध अतीत. भविष्य और वर्तमान से होता है ('तयो अद्धा')<sup>°</sup>। इनकी अभिव्यक्ति सामान्यतः इन तीन प्रकार सं की जाती है - 'अतीतो अखा', 'अनागतो अद्धा', 'पच्चप्पन्नां अद्धा'।

योगसूत्र में भी किसी सत्त्व की अतीत और भविष्य की अवस्थाओं को 'अतीत अथ्व' और 'अनागत अध्व' शब्दों द्वारा अभिहित किया गया है'। योगभाष्य में वर्तमान सहित तीनों अवस्थाओं को वतलाते हुए इन्हें 'त्राध्वान:'' कहा है।

• "अभिनिवेशः" (स्वयं के जीवन और अस्तित्ः से गहरी आसक्ति) -

योगसूत्र में अपने जीवन और अस्तित्व के प्रति गढरी आसक्ति के लिए 'अभिनिवेश:' शब्द का प्रयोग किया गया है'।

- निर्विचारवैशारघेऽध्यात्मप्रसादः ॥ (योग० १.४७)
- अज्ञानसम्पसादो च पीनि च सुखञ्च चित्तेकग्पना च०। 3. (म० नि० 3.98)
- "नयोम. भिक्खये, अद्धा। कतमं तयो? अतीनो अद्धा, अनागतो अद्धा. 3. पच्युष्पन्नो अद्धा - इमे खो, भिक्खवे, तयो अद्धा ति। (इतिवु० ६३)
- भनीनानागनं स्वरूपनोऽस्वध्वभेदाखर्माणाम्॥ (योग० ४.१२) 6.
- ने अल्वमा त्र्यध्वानो धर्मा वर्तमाना व्यक्तात्मानोऽतीतानागताः सूक्ष्मात्मानः 4. र्षाड्वशेषरूपाः। (योग० ४.१३ पर योगभाष्य)
- स्वग्सवाही विदुषोऽपि तथारूढोऽभिनिवेश:॥ (योग० २.९) ٤.

इस संदर्भ में पालि आगम में दो प्रकार की आसक्तियों का उल्लेख है:

(१) अपना अस्तित्व सदा वने रहने की आसक्ति, और

(२) ख्वय के अस्तित्वहीन हो जाने की आसक्ति (अन्य शब्दों में, भव-संसरण से अपने उत्साद की प्रवल कामना)।

ये आसक्तियां मिथ्याद्रष्टि के कारण पनपती हैं। प्रथम धारणा के लोग अपने जीवन को अनंतकाल तक अक्षुण्ण वनाये रखना चाहते हैं, क्योंकि मरणोपरांत अपने अस्तित्व के समाप्त हो जाने का विचार उन्हें अरुचिकर प्रतीत होता है. जबकि दूसरी धारणा के लोग भव-संसरण से क्षुट्ध होने के कारण इससे सर्दय के लिए मुक्ति पा लेना चाहते हैं। वुद्ध की शिक्षा में इन गलत धारणाओं की, क्रमश:, 'भवदिट्टि' और 'विभवदिट्टि' की संज्ञा दी गयी है'।

• "असम्प्रमोपः" (अक्षुण्णता, क्षति का अभाव) -

योगसूत्र में 'असम्प्रमोपः' (अथुण्णता) शब्द का प्रयोग 'स्मृति' (अवधानता) को परिभाषित करते समय वर्तमान क्षण में किसी विषय का वोध होने के संदर्भ में हुआ है?।

युद्ध की शिक्षा में भी विस्मरणशीलता का अभाव ('असम्मुसनता') 'सति' (संस्कृत-'स्मृति')<sup>३</sup> का आवश्यक लक्षण है। 'सति' के इस पक्ष का उल्लेख अनेक स्थानों पर हुआ है'। युद्ध अधिकारपूर्वक कहा करते थे कि उनकी जागरूकता सदेव अक्षुण्ण वनी रहती है।

- ओन्ग्रीयनाभिनिवेसो भवदिष्टि। अनिधावनाभिनिवेसो विभवदिद्वि। 9 (परि० म० १४८) कथञ्च, भिक्खवे, ओलीवन्ति एके?......एवं खो, भिक्खवे, ओलीवन्ति एके।......कथञ्च, भिक्खवं, अतिधावन्ति एकं?......एवं खो, भिक्खवं. अतिधावन्ति एके। (पटि० म० १४९)
- अनुभूतविषयासम्प्रमोषः म्मृतिः॥ (योग० १.११) **२**.
- "तन्ध कतमा सति ? सति......असम्मुसनता......" (पु० प० ७९) 3.
- सनिया असम्मांसा ने देवा०। (डी० नि० १.४६) ٢.
- "आग्र्ड खो पन मे, ब्राह्मण, विग्विं अहोसि असल्हीनं, उपहिता सति 4. असम्मुडा.....।" (म० नि० १.५१)

## • "आलम्बन" (आश्रय) -

योगसूच में 'आलम्वन' शब्द का प्रयोग मन का एकाग्र करने के लिए चुने गये 'विपय' अथवा 'आश्रय' के अर्थ में हुआ है'।

वुद्ध की शिक्षा में इसी शब्द के पालि स्वरूप 'आरम्मण' का प्रयोग वहुतायत से हुआ है। यहां इसका अर्थ है (चेतना अथवा इसके सहवर्ती तत्त्वों का) 'विषय'। इसकी परिभाषा इस प्रकार की गयी है: 'आरमन्ति एत्थाति आरम्मण' (अर्थात, चित्त द्वारा यहां रमण करने के कारण इसे 'आरम्मण' कहते हैं।)

## • "तनूकरणः" (क्षीणन) -

योगसूत्र में 'तनूकरण' शब्द का प्रयोग 'क्लेश' के शीण होने या कम होने के अर्थ में हुआ हैं'।

पालि आगम में भी यह शव्द इसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है<sup>3</sup>।

### • "दिव्यं श्रोत्रमु" (दैवी श्रवण) -

योगसूत्र में 'दिव्यं श्रोत्रं' का प्रयोग श्रवण की देवी शक्ति के अर्थ में दुआ है'।

वुद्ध की शिक्षा में वही 'दिव्य-सीत' या 'दिव्य सोतधातु'' के रूप में प्रयुक्त हुआ है। वह छ: उच्च शक्तियों ('छ अभिञ्ञा')<sup>6</sup> में से एक है।

- १. स्वप्ननिद्राज्ञानालम्बनं वा॥ (योग० १.३८)
- २. समाधिभावनार्धः क्लंशतनूकरणार्धश्व॥ (योग० २.२)

३. विनयट (२.३१६) (पी. टी. एस.) फिर, तनिक परिवर्तित रूप में, परंतु उसी अर्थ में - "पुन चपरं, महालि, भिक्स्यु तिण्णं संयोजनानं परिक्खया रागदोसमोहान तनुता सकदागामी श्रोति......." (दीट निट १.३७३)

- श्रोत्राकाशयोः सम्बन्धसंयमादिव्यं श्रोत्रम् ॥ (योग० ३.४१)
- ५. दी० नि० १.२४०
- E. दीo निo ३.३५६

# • "निम्न" (हेतु की ओर प्रवृत्त): "प्राग्भार" (सत्रिकट) -

योगसूत्र में 'निम्न' एव 'प्राग्भार' - ये दो शब्द - 'हंतु की ओर प्रवृत्त' एव 'संग्रिकट' के अर्थ में. क्रमश:. प्रयुक्त हुए हैं। एक सूत्रविशेष में इन टोनो शब्दों का प्रयोग पास-पास हुआ हैं। इन शब्दों के पालि रूप 'निन्न' और 'पटभार' हैं। पालि ग्रंथों में भी ये शब्द इसी अर्थ में और एक दूसरे कं आस-पास प्रयुक्त हुए हैं।

# • "निरोध" (उत्पत्ति के क्रम की समाप्ति) -

योगसूत्र में 'निगेध' शब्द का प्रयोग ऊपर दिये गये अर्थ में हुआ है<sup>3</sup>। वुद्ध की शिक्षा में भी यह शब्द इसी अर्थ में वहुधा प्रयोग में आया है<sup>4</sup>।

# • "प्रज्ञालोक" (अंतर्दर्शी ज्ञान का आलोक) –

योगसूत्र में 'प्रज्ञालोक' (अंतर्दर्शी ज्ञान का आलोक) शब्द का प्रयोग तिपिटक में प्रयुक्त 'पञ्ञालोको' के अर्थ में ही हुआ है'। तिपिटक में चार प्रकार के आलोकों का उल्लेख है' सूर्य-आलोक, चंद्र-आलोक, अग्नि-आलोक एवं प्रज्ञालोक। इनमें से अंतिम आलोक को प्रमुख वतलाया गया हैं।

- दुक्खखन्धम्स निरोधो. सङ्घागनं निरोधो. निरोधधम्म. निरोधनिस्तिर्न निरोधानुपर्स्ता दुक्खनिरोधगामिनी पटिपदा। अधिजजा न्येव असंस-विराग-निरोधा सङ्घार्यनरोधो. सङ्घार्यनरोधा विञ्जाणनिरोधो विज्ञाणनिरोधा नामस्यनिरोधो: इत्यादि।
- नज्जयात्प्रझाखोकः ॥ (योग० ३.५)
   ग्वनगणे भिष्याने

"यत्तारोमे, भिक्खवे, आलंका। कृतमे चत्तारो? चन्दालेको सुरियालेको अग्गालंको पञ्जालंको- इमे खो, भिक्खवे, चत्तारो आलंका। एतदग्ग भिक्खवे, इमेसं चतुत्रं आलंकानं यदिदं पञ्जालंको"ति। (अ० नि० २.४.१४३)

तदा विवेकनिम्नं कैवन्यप्राग्भार वित्तम् ॥ (योग० ४.२६)
 पन राष्ट्रं सीमाप्रस्ताप्र कि

पुन चपरं खाँणासवस्स भिक्खुनो विवेकनिग्रं चित्तं होति विवेकपोणं विवेकपटभारं......। (पीट० म० ४४)

योगण्चिमवृत्तिनिगेधः ॥ अभ्यासर्वगम्याभ्यां नत्रिगेधः ॥ तस्यापि निरोधं सर्वनिगेधान्निर्वाज समाधिः ॥ (योग० १.२.१२.५१)

### • "प्रातिभ" (उत्कृष्ट प्रकार का वैश्लेषिक ज्ञान) -

योगसूत्र के दो सूत्रों में 'प्रातिभ' शब्द प्रयुक्त हुआ है। पहले सूत्र मे वतलाया गया है कि कोई ध्यानी अपने वैश्लेपिक ज्ञान के काग्ण सव कुछ जान जाता है। दूसरं में इस ज्ञान के फलम्वरूप प्राप्त होने वाली विभिन्न प्रकार की अतीरिय सिद्धियों को गिनाया गया है'।

वुद्ध की शिक्षा में समानार्थी शब्द है 'पटिभान'। इस वैश्लेपिक विज्ञान की चौथी एवं अंतिम सीढ़ी माना है जिसके द्वारा समस्न नथ्यों एवं घटनाओं का सपूर्ण ज्ञान संभव हो पाता है'।

### • "भावना" (मानसिक विकास) -

योगसूत्र में 'भावना' (मानसिक विकास) शब्द अनेक स्थलों पर प्रयुक्त हुआ है<sup>3</sup>।

वुद्ध की शिक्षा में भी यह शब्द वहुतायत से मिलता है, जैसे - 'लोकिया भावना', 'लोकुत्तरा भावना', 'इन्द्रिय भावना', 'समथ भावना', 'विपरसना भावना', इत्यादि। यह शब्द 'सम्मावायामो' के अंतर्गत सम्यक प्रयास के अर्थ में भी प्रयुक्त हुआ है। एक पालि ग्रंथ में' 'भावनानं भेदा' शीर्पक के नींचे विभिन्न प्रकार की भावनाओं की परिगणना की गयी है।

| ,  | प्रानिभाद्वा सर्वम्॥ ननः प्रानिभश्रावणघेडनाड्यांस्याडवाना जायन्त् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | (Juc 2 22 24)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9  | यार विद्याएं हैं- अन्धपटिसम्भिदा. धम्मपटिसम्भिदा. निरुत्तिपटिसम्भिदा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | THE WEIGHT I AND THE THEATER OF A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | पाटमानपाटसाम्प्रेडा। (पाटठ मेठ मातका पूर्व के प्राप्ते प्रकार की विधा<br>बुद्ध के प्रतिभागाली शिष्य सारिपुत्त अपने पास यह धारों प्रकार की विधा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | The state of the second st |
| 3. | and a second and a second and a second  |
|    | (याग्र १२/२२) ममाराभावनाथः कश्मानुकानावन् । (ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|    | 2 21 Internation supersupersupersite deleter 1 ( 419 9 4 4 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤. | tion and started and started and started                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | रेसिनादिच्चवन्धुना। येक्षि भिक्ष्सु इधातापी. खर्च दुक्ख्रस्स पापुणे ति।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | (30 Fro 2, 8 98)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

. पॉटट मट २७

## • "भूमि" (क्षेत्र या तल) -

योगसूत्र में 'भूमि' शब्द का प्रयोग क्षेत्र या तल के अर्थ में हुआ है'। बुद्ध की शिक्षा में भी वह शब्द इसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। वुद्ध ने चार प्रकार की भूमियां गिनावी हैं- कामावचर, रूपावचर, अरूपावचर तथा अपरियापन्न<sup>®</sup>।

# • "मृदु-मध्य-अधिमात्र" (मृदुल, मध्यम, तीव्र) -

योगसूत्र में 'मृदु-मध्य-अधिमात्र' (मृदुल, मध्यम, तीव्र) जिस अर्थ में प्रयुक्त हुआ है, वुद्ध की शिक्षा में भी उसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है<sup>3</sup>। अंतर केवल इतना ही है कि 'अधिमात्र' शब्द संस्कृत शब्द 'तीक्ष्ण' के पालि पर्याय के स्थान पर है (दोनों के अर्थ लगभग एक-समान हैं)। उदाहरण – 'तिर्खिनिन्द्रियों मज्झिमिन्द्रियो मुदिन्द्रियों' (अर्थात तीक्ष्ण इंद्रियों, सामान्य इंद्रियों तथा मृदु इंद्रियों वाला)<sup>\*</sup>।

# • "योगी" (क. योग पद्धति का अनुयायी; ख. ष्यान करने वाला व्यक्ति) 🛩

योगसूत्र में 'योगी' शब्द का अर्थ है योग पर्खति का अनुयाची अथवा ध्यान करने वाला व्यक्ति'।

पालि ग्रंथों में इसके स्थान पर 'योगावचर'<sup>6</sup> शब्द का प्रयोग देखने में आता है। 'विसुद्धिमग्ग' में चिन की एकाग्रता का अभ्यास करने वाले के लिए यह एक सामान्य शब्द है।

- मृदुमध्याधिमात्रत्वात्ततोऽपि विशेषः॥ (योग० १.२२)
- अन्य उदाहरण "पञ्जवा पुगालो निक्खिन्द्रियो, दुष्पञ्जो पुगालो मुदिन्द्रियो।" (पटि० म० २०८)
- कर्माशुक्लाकृष्णं योगिनस्त्रिविधमितरेपाम् ॥ (योग० ३.७)
- योगावचरो पञ्चित्रियानि अविक्खेपे पतिद्वापेति......। (पटि० म० २०३)

१. तम्य भूमिषु विनियोगः॥ (योग० ३.६)

चतस्सो भूमियो - कामावचरा भूमि, रूपावचरा भूमि, अरूपावचरा भूमि. अपरियापत्रा भूमि। (पटि० म० ७२)

## • "वशीकार" (वशीकरण) -

'योगसूत्र में 'वर्शीकार' का तात्पर्य वर्शीकरण से हैं'।

वुद्ध की देशना में 'वसी' (संस्कृत -'वशी') शब्द खूव प्रचलित था। उदाहरणस्वरूप, वुद्ध के प्रमुख शिष्य सारिपुत्त ने आर्य शील. आर्य समाधि, आर्य प्रज्ञा तथा आर्य विमुक्ति को वश में कर रखा था<sup>1</sup>। ज्ञानेंद्रियों का वर्शाकरण इस प्रकार व्यक्त किया गया है - 'इन्द्रियानं वसीभावता'<sup>2</sup>। स्थविरजन घोषणा किया करते थे कि उन्होंने समाधि<sup>\*</sup>. अलौकिक शक्तियों<sup>1</sup>, इत्यादि को वश में कर रखा था। एक ग्रंथविशेप में पांच प्रकार के वशीकरण गिनाये गये हैं: 'आवज्जन', 'समापज्जन', 'अधिद्वान', 'वुद्वान' तथा 'पच्चवंक्खणा' (अर्थात. आवर्जन. समापत्ति, अधिष्ठान, ब्युन्थान तथा प्रत्यवेक्षण)<sup>६</sup>।

 "वितर्क" एवं "विचार": (किसी आलंबन पर चित्त का प्रथम प्रतिघात एवं उसमें विचरण) -

योगसूच में 'वितर्क' एवं 'विचार' किसी आलंबन पर चित्त का प्रथम प्रतिघात तथा उस विपय में विचरण – इन अर्थों में, क्रमशः, प्रयुक्त हुए हैं<sup>3</sup>।

- "यं खो तं. भिक्खवं......सारिपुत्तमेव तं सम्मा धदमानां यदेव्य -'वसिप्पत्तो.......अरियग्मि सीव्हम्मि, र्यासप्पत्तो.......समाधिम्मि. वसिप्पत्तो......अरियाय पञ्जाय. यसिप्पत्तो.......अरियाय विमुतिया ति । (म० नि० ३.९७)
- 3. परिंद मूठ १०७
- उदाहरणतया, पिलिन्दवच्छ कहते हैं "यसी होमि समाधियु।" (अपट घेर० १.४०.१५७)
- पटाचारा का कथन क्षे 'इद्धीसु च वसी क्षेमि।' (अप० धेरी० २.२.५०३)
- पञ्च वसियो। आवज्जनवसी. समापज्जनवसी. अधिट्टानवसी. युट्टानवसी. पच्चवेकखणावसी। (पटि० म० ८५)
- वितर्कविद्यागनन्दास्मितारूपानुगमालाम्प्रज्ञातः ॥ (योग० १.१७)

<sup>?.</sup> परमाणुपरममहत्त्वान्तोऽम्य वर्शाकारः॥ (योग० १.४०)

वद्ध की शिक्षा में इन शब्दों के पालि पर्याय 'वितक्क' तथा 'विचार' इन्हीं अर्थों में प्रयक्त हुए हैं।

# • "वैशारद्य" (आत्मविश्वास का विषय) –

योगसूत्र में 'वैशारद्य' शब्द का प्रयोग 'आत्मविश्वास का विषय' के अर्थ में हुआ है। इससे संवंधित सूत्र' में कहा गया है कि जव निर्विचार समाधि (अर्थात, दीर्घ अवधानरहित एकाग्रता) सं 'वैशाग्द्य' (आत्मविश्वास) जागने खगता है, तव आंतरिक प्रसन्नता फुटती है। ('अध्यात्मप्रसादः')।

'वैशारद्य' का यह अर्थ पालि शब्द 'वेसारज्ज' की गूंजमात्र प्रतीत होता है। यह प्रसिद्ध है कि किसी सम्यकसंवुद्ध (तथागत) को चार 'वेसारज्ज' (आत्मविश्वास के विषय) प्राप्त रहते हैं?।

धर्म का प्रांशक्षण प्राप्त करने वाले किसी 'अग्विपुग्गल' को अपने आप में विश्वास जमाने के लिए पांच गुणों को ग्रहण करना होना था<sup>3</sup>।

निर्विधार्ग्वशारचेऽध्यात्मप्रसादः॥ (योग० १.४७) 9

<sup>2.</sup> 

<sup>&</sup>quot;चनाग्मिनि, भिक्खवे, तथागतम्स वेसारज्जानि....." (अ० नि० २.४.८) 'पञ्चिमं, भिक्लवे, संखवेसारज्जकरणा धम्मा। कृतमं पञ्च? इध, भिक्खवे. 3. भिक्खु सन्द्री होति. सीलवा होति, वहुम्सुनो होति, आरद्धविरियो होति. पञ्जवा होति।' (अ० नि० ३.५.१०१)







खंड २ बुद्ध की शिक्षा के प्रतिकूल विपय



### • लक्ष्य

पतंजलि के अनुसार 'योग' का लक्ष्य है चित्त की वृत्तियों का निरोध ('चित्तवृत्तिनिरोध:')<sup>१</sup>।

वुद्ध के अनुसार ध्यान-साधना का लक्ष्य है चित्त ही का निरोध ('चित्तनिरोधो')<sup>3</sup>।

### धर्मग्रंथों का प्रमाण प्रामाणिक ज्ञान का एक साधन

पतंजलि के अनुसार 'प्रत्यक्ष ज्ञान', 'अनुमान' और 'धर्मग्रंथों का प्रमाण' (आगम) प्रामाणिक ज्ञान के आधार होते हैं<sup>3</sup>।

वुद्ध ने 'आगम' को प्रामाणिक ज्ञान का आधार खीकार नहीं किया है। पालि धर्मग्रंथों के अनुसार वुद्ध ने जिन छ: प्रकार के प्राधिकारों की आलोचना की है वे हैं':

- ?. 'अनुम्सव' (अर्थात, सुनी-सुनाई वात);
- २. 'परंपरा' (अर्थात, सामान्य परंपरा):
- ३. 'ईति किरा' (अर्थात, जनश्रुति);
- ४. 'पिटक-सम्पदा' (अर्थात, सामान्य धर्मग्रंथ);
- ५. 'भव्यरूप्यता' (अर्थात, वक्ता की श्रेष्ठता); और
- ६. 'समणो नो गरु' (अर्थात, वक्ता की प्रतिष्टा)।

• "स्वाध्याय": 'नियमों' का आवश्यक अंग -

योगसूत्र में विहित पांच नियमों ('नियमाः') में 'स्वाध्याय' भी सम्मिलित है'।

- 3. प्रत्यक्षानुमानागमाः प्रमाणानि ॥ (योग० १.७)
- . केममुत्तिसुत्त (अ० नि० १.३.६६)
- शोचसन्तोपनपःस्वाध्यायंश्वरप्रणिधानानि नियमाः ॥ (योग० २.३२)

<sup>?.</sup> योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः॥ (योग० १.२)

इसे 'सञ्जावेदयिननिर्गध' भी कहते हैं। 'चित्तवृत्तिनिर्गध' की तुरुना में यह अवस्था उच्चतर है।

वुद्ध सदा इस वात पर वल दिया करते थे कि धर्म के सैन्द्रांतिक पक्ष की जानकारी करने की तुलना में इसके वास्तविक आचरण का महत्त्व कहीं अधिक है। किसी वनप्रदेश में रहने वाले एक भिक्षु के वारे में एक रोचक प्रसंग मिलता है। पहले वह विश्वांतिकाल में भी खूव पाठपठन किया करता था, पर जवसं विपश्यना के संपर्क में आया तव से वह इसी के अभ्यास में जुटा रहने लगा<sup>4</sup>।

### • समाधि के लिए शब्दोच्चारण -

योगसूत्र में यह विज्ञम किया गया है कि 'ईश्वर' की भविन सं भी समाधि की अवस्था प्राप्त की जा सकती है और गुद्ध अक्षर 'आंउम्' सं ईश्वर<sup>3</sup> की अभिव्यक्ति होती है। अत: इस शब्द की आवृत्ति करनी चाहिए और इसके अर्थ का संस्मरण<sup>4</sup>।

वुद्ध की शिक्षा में किसी भी प्रकार के शब्दोच्चारण को स्थान नहीं दिया गया है। यदि साधक का उद्देश्य मन की गंदगियों से मुक्ति पाना है तो किसी भी काल्पनिक शब्द का उपालंवन - चाहे वह लोगों ढारा कितना ही पवित्र क्यों न माना जाता हो - उसकी राह में वाधा ही पैदा करेगा। किसी शब्द या मंत्र को दोहराने से बनावटी तरंगें पैदा होती हैं जिनसे साधक घिर जाता है। च तरंगें शरीर में उठने वाली नैसर्गिक तरंगों ('संवेदनाओं') के निरीक्षण में वाधा पैदा करती हैं। यदि साधक इन नैर्सार्गक तरंगों का निरीक्षण नहीं करना है नो उसके लिए अपने मन की गंदगियों से मुक्ति पाना असंभव हो जाता है। अतः योगसूत्र का यह विधान वुद्ध की शिक्षा से मंल नहीं खाता है।

फिर भी यह उल्लेखनीय है कि पतंजलि ने ईश्वर-भक्ति वा 'ईश्वरप्रणिधान' को गौण माना है। सूत्र में 'वा' शब्द का प्रयोग दर्शाता है कि वह पतंजलि द्वारा विहित एक वैकल्पिक मार्ग है। वस्नुत: उन्होंने उस

- ईश्वग्प्रणिधानाहा॥ (योग० १.२३)
- तज्जपग्नदर्धभावनम् ॥ (योग० १.२८)

१. सं० नि० १.१.२३०

२. तम्य वाचकः प्रणवः॥ (योग० १.२७)

विधि की अनुशंसा की है जिसका उल्लेख उन्होंने आरंभ में किया है, अर्थात 'संप्रज्ञान समाधि' का आश्रय लेना और तदुपरांत 'अन्य' समाधि की ओर वढ़ जाना, जो संप्रज्ञान सं उत्तरवर्ती अवस्था की ओर ले जाती है। यदि यह क्रम उचित नही होता. तो पतंर्जाल अपनी अनुशंसा के क्रम को उलट भी सकते थे। उस स्थिति में ईश्वर-भक्ति या 'ईश्वरप्रणिधान' को प्रथम ग्थान और दूसरा ग्यान समाधि के अभ्यास को प्राप्त होता<sup>3</sup>।

### • "पुरुप": एक निर्विकार तत्त्व -

योगसूत्र में एक निर्विकार तत्त्व 'पुरुप' के वारे में परिकल्पना की गयी है जो किसी भी व्यक्ति के चित्त की समस्त क्रियाओं के वार्र में सदैव जागरूक और साक्षी वना रहता है ।

थुख ने 'पुरुप'-सरीखे किसी तत्त्व की कोई अवधारणा नहीं की। उनकी दृष्टि में तो अरीर 'मनोमय' होता है<sup>\*</sup>, अर्थात चित्त सं अनुप्राणित रहता है। अभिधम्म ग्रंथों में 'चित्त' के क्रियाकलापों और इसके सहवर्ती तत्त्वों ('चेर्नासकों') के संबंध में विग्नार से चर्चा की गयी है।

## • धर्मो का उदय-व्यय -

योगसूत्र में ऐसे शब्दों का प्रयोग देखने में मिलता है -

9 विनर्कविद्यागनन्दाग्मिनारूपानुगमाल्सम्प्रज्ञानः॥ विगमप्रन्ययाभ्यासपूर्वः संस्कारअपोऽन्यः ॥ (योग० १.१७-१८)

'ग्राक्कधन' में वतलाया गया है कि पतंजलि अपने समय में ध्यान के क्षेत्र में 2. प्रचलित जो कुछ उन्हृष्ट समझा जाता था उसके संहिताकार थे। ऐसा प्रतीत होता है कि उन्होंने इस विषय को जनता के एक समुदाय को संतुष्ट करने के लिए सम्मिलित किया जो सांसारिक करंशों से मुफिर पाने के लिए इस उपाय को प्रभावकारी मानने रहे होंगे। अन्यधा संवधित सूत्र उत्तरवर्ती काल में प्रशिम किये गये भी हो सकते हैं।

सदा ज्ञाताञ्चित्तवृत्तवस्तन्नभाः पुरुषस्वार्पारणामन्वात् 🛙 (योग० ४.१८) 3

मनोमचेसु कार्यसु सब्धन्ध पारमि गतो'। (अप० धेर० १.२.५३) और भी 6 वेखें - मूठ निठ ३.१३५

#### पातंजल योगसूत्र

'अभिभवप्रादुर्भावी'' (अर्थात, विलोप तथा उत्पत्ति); 'क्षयोदयी'' (अर्थात, विनाश तथा आरंभ): और 'शान्तोदिती'<sup>4</sup> (अर्थात, तिरोभाव तथा आविर्भाव)। ये शब्द कुछ धर्मों के क्षय एवं उदय को इंगित करते हैं किंतु ये वुद्ध की शिक्षा के अनुरूप नहीं हैं, क्योंकि वुद्ध की शिक्षा में चित्त-और-शरीर के प्रपंच को 'उदय-व्यय' की प्रक्रिया में शरीर पर होने वाली संवेदनाओं ('वेदना') के साथ जोड़ा गया है। वुद्ध के अनुसार इन संवेदनाओं के द्वारा ही समस्त धर्मों की वास्तविक अनुभूति होती है<sup>4</sup>। पतंजलि इस संवंध में मौन हैं कि संवेदनाओं की सहायता से ही धर्मों को समझा जा सकता है। इन दोनों आचार्यों की देशनाओं में यह एक मौलिक अंतर है।

वुद्ध ने अपनी शिक्षा के सारभूत चार आर्यसत्त्रों के संदर्भ में असंदिग्ध रूप से यह घोषणा की है कि इनको वेदनाओं के अनुभव द्वारा ही जाना जा सकता है. अनुभव किया जा सकता है तथा आचरण में उतारा जा सकता है'।

युद्ध के अनुसार धर्मों के उदय-व्यय की एक दिन की अनुभूति वाला जीवन सौ वर्षों तक इनसे अनभिज्ञ वने रहने से कहीं वेहतर हैं।

 व्युन्धाननिरोधसंस्कारयोर्राभभवप्रादुर्भावी निरोधक्षणघित्तान्ययो निरोधपरिणामः॥ (योग० ३.९)

- सर्वार्धर्तकाग्रनयोः क्षयोदयौ चित्तस्य समाधिपरिणामः I (योग० ३.१९)
- ततः पुनः शान्तोदितां तुल्यप्रत्ययां चित्तम्यकाग्रतापरिणामः ॥ (योग० ३.१२)
- ४. वंदनासमोसरणा सब्वं धम्मा। (अ० नि० ३.१०.५८)
- वंदियमानस्त खो पनाहं, भिक्खवे, इदं दुक्खन्ति पञ्जापेमि......अयं दुक्खनिरोधगामिनी पटिपदाति पञ्जापेमि। (अठ निठ १.३.६२)
- यो च यग्ससनं जीवं, अपग्सं उदयव्ययं। एकाहं जीविनं संय्यो, पग्सनो उदयव्ययं। (घ० प० १९३)

## • सांख्य मत की शब्दावली वेमेल -

योगसूत्र में भारतीय दर्शन के सांख्य मत से कई शब्द लिए गये हैं, जैसे 'गुण', 'प्रकृति', 'प्रधान', 'पुरुप', 'लिङ्ग', 'अलिङ्ग', आदि। इन शब्दों का वुख की शिक्षा से कोई सामजस्य नहीं है। यदि पालि ग्रंथों में इनमें से कोई शब्द मिलते भी हैं, तो उनका प्रयोग और अर्थ सांख्य परंपरा से सर्वथा भिन्न है।

### • "संयम" शब्द का पारिभाषिक प्रयोग -

पतंजलि ने 'संयम' शब्द का प्रयोग पारिभाषिक शब्द के रूप में किया है जिससे आशय है उनके ढारा विहित 'धारणा', 'ध्यान' और 'समाधि' का एकीकरण'। जव इसमें पूर्णता आ जाती है तव यह कई प्रकार की अलीकिक शक्तियों की प्राप्ति में सहायक वन जाता है<sup>3</sup>।

वुद्ध ने इस शव्द का प्रयोग इसके सामान्य अर्थ में ही किया है<sup>3</sup>।

## • "कैवल्य" अवस्था -

पतंजलि के अनुसार "कैवल्य" की प्राप्ति योग साधना का अंतिम लक्ष्य <sup>है</sup>। उनके अनुसार जव 'गुण' प्रच्छन्न होकर पुरुपार्थशून्य अवस्था में आ जाते हैं, तव 'कैवल्य' फलित हो जाता है<sup>\*</sup>।

१. देशवन्धश्चित्तस्य धारणा॥ (योग० ३.१) तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम्॥ (योग० ३.२) तदेवार्धमात्रनिर्भासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः॥ (योग० ३.३) त्रयमंकत्र संयमः॥ (योग० ३.४)

? योग० ३.१६ सं आगे

 यमिर सच्यञ्च धम्मो च. अहिंसा संयमो दमो। स ये बन्नमजो धीरो. धेरो इति पद्यच्चति॥ (ध० प० २६१)

पुरुपार्थशून्याना गुणानां प्रतिप्रसवः कवल्यं०॥ (यांग० ४.३४)

वुद्ध की शिक्षा में 'केवल' और 'केवली' शब्दों का प्रयोग मिलता है। किंतु वहां इनका प्रयोग परम मुक्ति की निर्मल और विशुद्ध अवस्था को इंगित करने के लिए हुआ है। अत: 'केवली' अवस्था प्राप्त किये हुए व्यक्ति में ये पांच वातें होंगी ही - अशैक्ष्य का शील. अशैक्ष्य की समाधि, विमुक्ति. वैसा ही ज्ञान और अर्हत के धर्म-संवंधी ज्ञान की पराकाष्ठा'।

ख्यं वुद्ध को भी 'केवली'' कडकर संवोधित किया जाता था।

वुद्ध की वाणी में ऐसा ही आशय 'मत्त' (मात्र) शब्द सं प्रकट किया जाना भी पाया जाता है। दीर्घनिकाय के महासतिपट्टान सुन में इस शब्द का प्रयोग पंद्रह थार हुआ है। वहां यह वतलाया गया है कि जव तक मात्र ज्ञान. मात्र दर्शन वना रहता है तव तक साधक अनाश्चित होकर विहरता है और लोक में कुछ भी ग्रहण नहीं करता<sup>3</sup>।

- यो धम्मचक्कं अभिभुव्य कंवली, पवत्तची सब्वभूतानुकर्म्पा। (अ० नि० १.४.८)
- यावदंव जाणमत्ताय, पटिस्सतिमताय, अनिस्सितो च विष्ठरति, न च किञ्चि लोके उपादियति। (दीघ० २.३७४-३८५, ४०३)

 <sup>&</sup>quot;असंखेन च सीलेन. असंखेन समाधिना। विमुत्तिया च सम्पन्नो. त्राणेन च नधाविधो॥ स चे पञ्चन्नसम्पन्नो. पञ्च अन्ने विवज्ज्यं। इमस्पि धम्मविनचे, केवली इति बुच्चती ति॥ (अ० नि० ३.१०.१२)







योगसूत्र में ऐसी अनेक अलैकिक शक्तियों का वर्णन मिलता है जो कोई योगी प्राप्त कर सकता है। इनमें से कुछेक इस प्रकार हैं:

भूत-भविष्य का ज्ञान: पूर्व-जन्मों का ज्ञान; परचित्त का ज्ञान; ग्रह-नक्षत्रों के क्रम एवं गीत सहित व्रह्मांड का ज्ञान; शरीर-तंत्र का ज्ञान; अतींद्रिय ज्ञान: सिद्धों का दर्शन; दृष्टि से ओझल हो जाने की शक्ति; भूख-प्यास के निग्रह की शक्ति; आकाश में विचरण करने की शक्ति; दैवी श्रवण, सर्वज्ञता; चित्त के समान वेग; मूल तत्त्वों पर प्रभुत्व; इत्यादि<sup>र</sup>।

वुंड के अनुसार छ: उच्चतर शक्तियों का साक्षात्कार किया जा सकता <sup>है</sup>। ये शक्तियां ईं:

### 0 रहस्यात्मक शक्तियां ('इद्विविध') -

एक सत्त्य से अनेक हो जाने और अनेक होने पर पुनः एक हो जाने की शक्ति; प्रकट होने और अंतर्धान हो जाने की शक्ति; किसी दीवार, परकोटे अथवा पर्वत में से विना वाधा के हवा को पार करने के समान लांघ जाना; जमीन में ऐसे धँसना और ऊपर आ जाना मानो यह पानी हो; पानी को विना काटे इस पर ऐसे चलना मानो यह टोस धरती हो; पालथी लगाकर पक्षी की तरह आकाश में विचरण करना; चंद्रमा व सूर्य जैसे प्रवल और शक्तिशाली ग्रहों का हाथ से स्पर्श; और सुदूर ब्रह्मलोक तक की सशरीर योत्रा कर पाना।

१. योग० ३.१६-४९

२. "कतमे छ धम्मा सच्छिकातच्या ? छ अभिज्ञाः इधावुसां, भिक्खु अनेकविहितं इंद्धिविधं पच्चनुभोति – एकोपि हुत्वा बहुधा स्रोति बहुधापि हुत्वा एको होति......आसवानं खया अनासवं चेतोबिमुत्तिं पज्जाविमुत्तिं दिट्टंव धम्मे सपं अभिज्ञा सच्छिकत्वा उपसम्पज्ज बिहरति। (दी० नि० ३.३५६)

# 🛛 श्रवण की दैवी क्षमता ('दिव्व सोतधातु') -

जिससे दूरवर्ती तथा निकट की दिव्य और मानुपिक ध्वनियों को सुना जा सकता हो।

# 🛛 परचित्तज्ञान ('परस्स चेतोपरियञाण') --

दूसरे प्राणियों और मनुष्यों के चित्त को अपनी मन:शक्ति से वंध कर उनके चित्त की अवस्था को जान लेना।

# पूर्वजन्मों की स्मृति ('पुव्वेनिवासानुस्सति') –

पूर्वजन्मों को इसके समस्त आकारों, विवरणों और विभिन्न अस्तित्वों में विस्तार से स्मरण कर पाना।

## ि दिव्यदृष्टि ('दिव्य चक्खु') -

कोई व्यक्ति अपनी दिव्य दृष्टि से साफ-साफ एवं मनुष्यों की क्षमता से बढ़-चढ़ कर प्राणियों की शरीर-च्युति एवं उत्पत्ति को विवरणसंहित जान सकता है – जैसे निकृष्ट अथवा उत्तम योनि की प्राप्ति, सुंदर अथवा कुरूप होना, मरणोपरांत अपने कर्मानुसार सुखद अथवा विपादमय अवस्था में जा पहुँचना।

# • चित्त-मलों की समाप्ति का ज्ञान ('आसवक्खयकरञाण') –

चित्त-मलों ('आसवों') का उन्मूलन कर चित्तमुक्ति की उस अवस्था में प्रवेश कर टिके रहना जो चित्त-मलों से पूर्णतवा मुक्त हो। इस जीवन में भी अपने उच्च ज्ञान के परिणामस्वरूप मुक्त होकर इसका साक्षात्कार किया जा सकता है।

इनमें से पहली पांच शक्तियां सांसारिक या लौकिक ('लोकिय') स्तर की हैं क्योंकि इनको समाधि की पूर्ण परिष्कृत अवस्था में प्राप्त किया जा सकता है जबकि छठी लोकोत्तर ('लोकुत्तर') है जो गहरी अंतर्दूष्टि ('विषरसना')

### अर्लंकिक शक्तियां

डारा ही प्राप्त हो सकती है। जवकि अन्य शक्तियां या क्षमताएं दूसरे लोग भी अधिगत कर सकते हैं, अंतिम शक्ति या क्षमता केवल सम्यकसंवुद्ध या 'अर्हन्त' के ही गोचर होती है।

वुद्ध और उनके कुछ प्रतिष्ठित शिष्यों को समस्त छः अलौकिक शक्तियां उत्कृष्ट रूप में प्राप्त थीं। ये शक्तियां इतनी विशिष्ट थीं कि इनको छिपायं रखना असंभव था। इसी कारण वुद्ध के प्रसिद्ध शिष्य महाकाश्यप को भी यह स्पष्टतः कहना पड़ा कि इन छः अलौकिक शक्तियों को छिपाने का विचार ठीक वैसा ही होगा जैसे कोई व्यक्ति सात-या-साढ़े-सात हाथ ऊंचे विशालकाय हाथी को नन्हे-से ताड़पत्र में छिपाने की वात सोचे ।

योगसूत्र में इन अलीकिक शक्तियों को प्राप्त करने के लिए कोई वारतविक विधि या प्रक्रिया नहीं दर्शायी गयी है। इसका यह भी कारण हो सकता है कि योगसूत्र की लेखनशैली में किसी विषय-वस्तु की विस्तार से यर्चा किये जाने की गुंजाइश नहीं थी। किंतु वुद्ध ने स्वयं कहीं-कहीं विधि या प्रक्रिया को म्पष्ट किया है'। अपने शिष्य आनंद को संवोधित करते हुए उन्होंने कहा है:

- "आनंद! जव कभी तथागत अपने चित्त में काया को और काया में चित्त को एकाग्र कर एक विशेष प्रकार की विश्वांति और उदातता के भाव में स्थित हो जाते हैं, तव आनंद! तथागत की काया अधिक उदात.
- अधिक सौम्य, अधिक ल्रचीली और अधिक क्रांतिमय हो जाती है। "आनंद! कल्पना करो एक लोहे की गेंद को दिन में तपाया जाय। इसके परिणामस्वरूप यह अधिक हल्की, अधिक नरम, अधिक ल्रचीली, और अधिक चमकीली हो जाती है। तथागत के शरीर में भी यह सब घटित होता है।"

 ......सत्तरतनं चा. आवुसो. नागं अहुद्रमरतनं चा तालपत्तिकाच छादेतव्यं मञ्जेय्य, योमं छ अभिज्ञा छादेतव्यं मञ्जेय्या ति। (सं० नि० १.२.१५३)

 "यस्मि. आनन्द. समयं तथागतां कायस्मि चित्तं समोदर्हात. चित्तस्मि कायं समोदर्हात.......चाव ब्रह्मलोकापि कार्यन चसं चलेति।....... ति। (सं० नि० ३.८३४)

### पातंजल योगसूत्र

"आनंद! तथागत जिस समय अपनी काया को चित्त में और चित्त को काया में इस प्रकार एकाग्र कर लेते हैं तव उनका शरीर विना कठिनाई के सहज ही पृथ्वी से आकाश की ओर उठने लगता है, और ऐसे समय में वह रहस्यमयी शक्तियों का विभिन्न प्रकार से उपभोग करते हैं - जैसे, एक सत्त्व से अनेक हो जाना और अनेक से पुनः एक हो जाना, इत्यादि और सुदूर ब्रह्मलोक तक में सशरीर यात्रा कर पाना।"

तिपिटक में ऐसे वृत्तांत मिलते हैं जिनसे पता चलता है कि वुद्ध के अनेक शिष्यों को अलीकिक शक्तियां विशिष्ट रूप से प्राप्त थीं। वुद्ध ने स्वयं पुरुपों में महामोग्गल्लान<sup>1</sup> और महिलाओं में उप्पलवण्णा<sup>3</sup> को ऐसे विशिष्ट शिष्यों में 'अग्र' की उपाधि दी थी। मिक्षु अनुरुद्ध<sup>8</sup> की अलीकिक शक्तियों का वर्णन अनेक सुत्तों में मिलता है। भिक्षु सारिपुत्त के संबंध में रोचक वृत्तांत मिलता है<sup>8</sup> कि एक गुजरते हुए दानव द्वारा उनके सिर पर भीषण प्रहार करने के वावजूद भी उनका ध्यान भंग नहीं हुआ।

पतंजलि की मान्यता है कि उच्च इंद्रियगत शक्तियां समाधि की प्राप्ति में तो वाधक होती हैं, किंतु वहिर्मुखी रहने वाले व्यक्ति के लिए' अवश्य उपलब्धि के समान हैं। वाचस्पतिमिश्च इसे निम्नानुसार समझात हैं –

- "एतग्गं, भिक्खवे, मम सावकानं भिक्खूनं इद्धिमन्तानं यदिदं महामोग्गल्लानो।" (अठ निठ १.१.१९०)
- "एतग्गं. भिक्खवं, मम साविकानं भिक्खुर्नानं इत्डिमन्तीनं यदिदं उप्पत्त्वचण्णा।" (अ० नि० १.१.२३७)
- ३. संयुत्त० ३.२.९०९-९२१
- ४. सिर का मुंडन करवाने के तत्काल पश्चात सारिपुत खुरूं आकाश के तर्जे ध्यानावस्थित थे। तभी एक दानव ने उनके सिर पर इनना भीषण प्रहार किया कि एक सात साइन्सात हाथ ऊंचा हाथी भी उस चोट से धराशायी हो जाता अथवा एक पहाड़ की चोटी भी उस प्रहार से भग्न हो जाती। किंतु सारिपुत ने उस प्रहार को बिना किसी विशेष कष्ट के सहन कर लिया। (उदा० ४.३४)
- ५. ते समाधावुपसर्गा व्युत्धाने सिद्धयः॥ (योग० ३.३७)
- तत्त्ववंशारदी (योगसूत्र पर लिखे गये भाष्य 'योगभाष्य') के म्वचिता

#### अर्लकिक शक्तियां

"एक प्रदर्शनप्रिय मन इन सिद्धियों को अति श्रेष्ठ मानता है, ठीक वैसे ही जैसे घोर विपन्नता में जन्मा हुआ कोई व्यक्ति तुच्छ धनराशि को भी धन का वड़ा अंवार मान लेता है। किंतु एकाग्रचित्त योगी को इन सिद्धियों से वचना चाहिए, चाहे वे इसके निकट भी क्यों न लायी जावें। जिस योगी में जीवन का अंतिम लक्ष्य प्राप्त करने की चाह है, जो तीनों प्रकार के दुःखों को पूरी तरह शमन करने के लिए आतुर है उसमें इन सिन्द्रियों के प्रति रुझान कैसे हो सकता है जो कि इस उद्देश्य की प्राप्ति में वाधक होती हैं??"

युद्ध नं भी अलींकिक शक्तियों के प्रति किसी प्रकार का आवेश या सम्मोह जगाना उचित नहीं वतलाया है। उनके कथनानुसार ऐसी शक्तियां अंतर्दृष्टि की अवरोधक ही होती हैं - यद्यपि एकाग्रता के लिए नहीं, क्योंकि एकाग्रता से ही इन्हें प्राप्त किया जाता है'।

वुद्ध ने जनमानस में अपने प्रति श्रद्धा-भक्ति वढ़ाने के लिए अलौकिक शक्तियों के प्रदर्शन को हतोत्साहित किया<sup>3</sup>। उनके कथनानुसार गंधारी -विद्या ('गन्धारी विज्जा') सीखकर भी चमत्कार दिखाने की शमता प्राप्त की जा सकती है। अतः ऐसे प्रदर्शनों का स्तवन नहीं करना चाहिए। इनमें

- "द योग सिस्टम आफ पतंजलि" (हार्वर्ड ओरियण्टल सीरीज योल्यूम १७) 2. में जेम्ज हाटन वुद्स द्वारा अनूदित
- विसन्दि० १.४१ 2.
- एक बार वुद्ध नालंदा के पावारिक आम्र-कुंज में विद्वार कर रहे थे। नव एक युवा गृहस्य केवट्ट ने आकर उनसे निवेदन किया, "भंते! यह हमारा नालंदा 3. क्षेत्र वहुत संपन्न, समृद्ध और घनी आबादी यात्रा है। साथ ही यहां तथागत म श्रद्धा रखने वालों की संख्या भी बहुत है। यदि तथागत अपने किसी भिक्षु को यहां चमन्कार दिखन्मने के लिए कहेंगे तो यहां के निर्वासियों में भगवाने के प्रति श्रद्धाभाव में बहुत वृद्धि होगी।" यह सुनकर तथागन ने उसे उत्तर दिया. केवड़! में अपने मिशुओं को धर्म इसलिए नहीं सिखग्गना कि वे ध्येतवम्त्रधारी गृहम्धों के बीच जाकर अपनी रहम्यमयी अक्तियों के चमन्कारों का प्रदर्शन करें।" (to Fro 2.862)

निहित संकटों का अनुमान लगाकर इनको तिरस्कार. लज्जा और घृणा की दृष्टि से ही देखना चाहिए'।

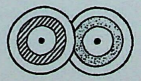
एक वार वुद्ध ने अपने शिष्य पिडोल भारद्वाज को अपनी अलीकिक शक्तियों का दुरुपयोग करने के लिए प्रताड़ित किया था। पिंडोल ने राजगृह-निवासी एक धनाढ्य व्यापारी द्वारा स्थापित हवा में ऊंचा झूलता हुआ चंदन का एक कीमती कटोरा अपनी शक्ति के वल पर शुंखलावद्ध वल्लियों के शीर्प भाग से नीचे उतार लिया था जिसे कोई दूसरा संन्यासी या व्राह्मण नहीं उतार पाया था। जव तथागत को यह कटोरा भेंट किया गया तव उन्होंने भिक्षुओं को इसके टुकड़े दुकड़े कर देने के लिए कहा। साथ ही उन्होंने गृहस्थों के सम्मुख अपने शिष्यों के अतींद्रिय शक्ति प्रदर्शन को रादा के लिए निपिद्ध कर दिया और यह भी विज्ञम किया कि यदि भविष्य में किसी भिशु ने ऐसा प्रदर्शन किया तो यह दुष्कर्म ('दुक्कट')' का भागी माना जायगा।

<sup>&</sup>quot;इमं खो अहं, केवट्ट, इन्डिपाटिहारिये आदीनवं सम्परसमानो इन्डिपाटिहारियेन 9. अर्टायामि अगयामि जिगुच्छामि।" (दीठ निठ १.४८५)

यळव० २५२ 2.

Juck

खंड ४ लक्ष्य-प्राप्ति



पतंजलि की मान्यता है कि मनुष्य को उन दुःखों से वचना चाहिए जो अभी प्रकट नहीं हुए हैं' । वुद्ध की भी देशना थी कि अहितकर, पापपूर्ण धर्म जो अभी उत्पन्न नहीं हुए हों, उनके उत्पन्न न होने के लिए प्रयास किया जाना चाहिए । उनके अनुसार 'दु:ख का निरोध' एक आर्यसत्य है ै (जिसे अनुभव के स्तर पर जाना जा सकता है।)

योगसूत्र के अनुसार सभी दुःखों का कारण है- पुरुष नाम के अपरिवर्तनीय तत्त्व का व्यक्ति की मानसिक प्रक्रियाओं के साथ मिथ्या तादाल्य"। वुद्ध के अनुसार समस्त दुःखों का कारण है - तृष्णा ('तण्हा')". किंतु तलस्पर्शी गहराई पर जाकर देखें तो दुःख का मूलभूत कारण हे-अविद्या ('अविज्जा')"।

इस परिप्रेक्ष्य में योग-साधना का लक्ष्य है पुरुष-सत्त्व के लिए कैवल्य अवस्था की प्राप्ति; जिसका अर्थ होगा व्यक्ति की समस्त मानसिक प्रक्रियाओं या चित्त-वृत्तियों का निरोध। वुद्ध की शिक्षा का अंतिम लक्ष्य है -मनुष्य की अज्ञानता ('अविज्जा') का उन्मूलन कर तृष्णा ('तण्हा') को जड़

- अनुप्पन्नानं पापकानं अकुसलानं धम्मानं अनुप्पादाय आनप्पं कर्णायं। 2. (अ० नि० १,३,५०)
- दुक्खनिरोधं अरियसच्चं। (दी० नि० ३.३५४) 3.
- योग० १.१६: ३.३५.५५: ४.१८.२३.३४ में संकेतित 8.
- "कनमं चायुसो, दुक्खसमुदयं अरियसच्यं? यावं तण्हा पोनोध्भविका 4. नर्न्दारागसहगता नंत्रतत्राभिनन्दिनी, संय्यधादं- कामतण्डा विभवतण्हा, इदं वुच्चतावुसी - 'दुक्लसमुदयं अरिवसच्यं'। (म० नि० 3.3'98)
- प्रतीत्य-समुत्याद ('पटिच्च-समुप्पाद') शृंखला की पथम कड़ी 'अविज्जा' है। यही सभी अन्य मानसिक कलुपताओं का मूल कारण है और इसी हेनु 'दु:ख' ε. का भी मूल है। शुद्ध इसे निकृष्टनम कलुपता मानने थे ('अधिज्जा परम मलं') (NO 40 283)

हेयं दुःखमनागतम्॥ (योग० २.१६) 2.

से उखाड़ फेंकना। यह अवस्था तव आती है जव अहंभाव पूरी तरह से नष्ट हो जाता है।

# साधना की दो पद्धतियां

दोनों साधना-पर्खतियों के अनुयायिओं को अपने-अपने लक्ष्य की प्राप्ति के लिए नीचे दर्शाये क्रमानुसार अग्रसर होना होता है। योग-पद्धति -

- १ साधक के लिए आवश्यक है कि वह योगसूत्र में विहित समस्त यम और नियम ('यमनियमाः)' पालन करने का प्रयत्न करे।
- २ ध्यान करने के लिए वैठते समय यह ऐसा आसन चुने जिसमें स्थिर होकर सुखपूर्वक ('स्थिरसुख')' वैठ सके।
- 3 तदनंतर वह प्राणायाम का अभ्यास करें जिससे अस्थिर चित्त शांत हां जाय<sup>3</sup>। (विकल्प के रूप में, चित्त स्थिर करने के लिए वह अन्य आलंबन भी काम में ले सकता है'।)
- ८ इसके उपरांत वह समाधि की विभिन्न अवग्थाओं में सं गुजर कर उस अवस्था में पहुँच सकता है जहां उसे कुछ उपलब्धियां होने लगें जिन्हें 'समापत्ति' कहा जाता है। ये निम्नानुसार हैं:

क. सवितर्का सविचारा" - इससे आशय है 'वितर्क' या 'विचार' से युक्त 'समापत्ति', अर्थात किसी विषय या वस्तु से मन का प्रारंभिक संपर्क (अथवा प्रतिघात) और उस विषय या वस्तु में विचरण करना। ख. निर्वितर्का निर्विचारा<sup>६</sup> – इससे आशय है 'वितर्क' वा 'विचार' से रहित 'समापत्ति', जिसमें किसी विषय या वस्तु से मन का प्रारंभिक

- योग० २.३०,३२ 9
- स्थिरसुखमासनम्॥ (यांग० २.४६) 2. 3.
- (यांग० १.३४) के साथ पढ़ने हुए (योग० २.४९.५०.५१) 8.
- योग० १.३५,३९
- नत्र अव्दार्थज्ञानविकल्पेः संकीर्णा सवितर्का समापत्तिः॥ (योग० १.४२) 4
- ग्युनिपशिद्धौ ग्वरूपशून्यवार्धमात्रनिर्भासा निविनकों॥ (योग० १.४३) ε.

संपर्क (अथवा प्रतिघात) न होना और न ही उस विषय या वस्तु में विचरण करना।

 ग. विचारर्गहन ('निर्विचार') 'समापत्ति' की अवस्था में अंतर्दृष्टि ('प्रज्ञा') उत्पन्न होती है<sup>1</sup>।

u. अंतर्दृष्टि ('प्रज्ञा') के प्रभाव सं ऐसा 'संग्कार' उत्पन्न होता है जो दूसरे संग्कारों के वनने में वाधक होता है<sup>3</sup>।

ङ. उक्त प्रकार से संस्कार नियंत्रित हो जाने के कारण समस्त मानसिक प्रक्रियाएं निरुद्ध हो जाती हैं<sup>३</sup>। (ऐसी स्थिति में साधक 'पुरुप'-नामक सन्च का अपनी मानसिक प्रक्रियाओं से पार्थक्य अनुभव करने लगता है।)

बुद्ध-पद्धति -

- १ इसके अंतर्गत साधक को वुद्ध की शिक्षा में विहित विभिन्न नैतिक नियमों ('सील') के पालन का प्रयास करना होता है'।
- २ ध्यान करने के लिए बैठते समय उसे पालथी मारकर. शरीर को सीधा रखते हुए, मुख के इर्दीगर्द<sup>4</sup> (विशेषकर, मुंह के ऊपरी हिस्से पर)<sup>6</sup> जागरूकता को स्थापित करना होता है।
- निर्विचार्र्यशारघंऽध्यान्मप्रसादः॥ जनम्भरा तत्र प्रज्ञा॥ (योग० १.४७.४८)
- २. तज्जः संस्कारोऽन्यसंम्कारप्रतिबन्धी॥ (योग० १.५०)
- तम्यापि निरोधं सर्वनिरोधान्निर्वोजः समाधिः॥ (याग० १.५१)
- ४. दी० नि० १,१९४
- निसीदति पल्ग्डूं आभुजित्वा. उजुं कायं पणिधाय. परिमुखं सति उपदृपत्वा। (दी० नि० २.३७४)
- 5. इस स्थानविशेष को इस प्रकार समझना होता है 'नांसिकरंगे उत्तरोहस्स येमज्डपदेसे' अर्थात 'नासिका से आगे ऊपर थाले होठ के बीधीवीय जो स्थान है वहां पर'। इसी ठौर पर स्वाभाविक रूप से आने जाने वाले सांस की जानकारी बना कर रखनी होती है। यह व्याख्या 'आनापानस्पति' की उस जीवंत परंपरा के अनुरूप है जिसका निर्याह म्यंमा के दिवंगत आधार्य सयाजी ऊ वा खिन ने किया और वर्तमान में कल्याणमित्र थी सत्यनारायण गोवन्का केवल भारन में ही नहीं, विश्वभर में कर रहे है। (विभ० अट्ठ० ८.३४७)

- ३ तत्पश्चात उसे अपने श्वास-प्रश्वास पर ध्यान केंद्रित करना चाहिए ('आनापानस्सति')<sup>१</sup>। इससे उसका अशांत चित्त शांत होने के साथ-साथ थोड़ा-बहुत शुद्ध भी होने लगता है।
- ४ 'आनापानस्सति' के गहन अभ्यास के कारण उसे चार प्रकार के ध्यानों ('झान')<sup>3</sup> की अनुभूति होती है जिनको चार 'समापत्तियां' कहते हैं। इनका विवरण निम्नानुसार है –
- (क) प्रथम ध्यान समस्त लिप्साओं एवं मार्नासक कलुपताओं से असंवर्छ रह कर मुमुक्षु साधक प्रथम ध्यान में प्रवेश पाता है। अनासक्ति से उत्पन्न इस स्थिति में उसके मन का किसी विपय या वस्तु सं प्रारंभिक संपर्क (प्रतिघात) होता है ('सवितक्कं'), उस विपय या वस्तु में विचरण होने लगता है ('सविचारं') और वह प्रीति तथा सुख से परिपूर्ण होता है ('पीतिसुखं')।
- (ख) बितीय ध्यान किसी विषय या वस्तु के प्रति मन के प्रारंभिक संपर्क (प्रतिघात) एवं उस विषय अथवा वस्तु में विचरण कम हो जाने पर साधक आंतरिक प्रशांति तथा चित्त के एकत्व की स्थिति प्राप्त कर उस अवस्था में प्रवेश करता है जो उस विषय या वस्तु के प्रति मन के प्रारंभिक संपर्क (प्रतिघात) एवं उस विषय अथवा वस्तु में विचरण से मुक्त होती है ('अवितक्कं अविचारं')। वह अवस्था द्वितीय ध्यान कहलाती है जो एकाग्रता से उत्पन्न होती

१. दी० नि० २.३७४

२. 'इध. भिक्खवे. भिक्खु विविच्चेव कामेंडि विविच्च अकुसलेहि धम्मेंहि संवितक्कं संविधारं विवेकजं पीतिसुखं पटमं झानं उपसम्पज्ज विद्रर्गतः वितक्कविधारानं यूपसमा अज्झत्तं सम्पसादनं चेनसो एकोदिभावं अवितक्कं अविधारं समाधिजं पीतिसुखं दुनियं झानं उपसम्पज्ज विहरतिः पीतिया च विरागा उपेक्खको च विहरति सतो च सम्पजानो सुखञ्च कायेन पटिसंवेदेनि यं नं अरिया आधिक्खन्ति 'उपेक्खको संतिमा सुखविहार्ग्र'ति ततियं झानं उपसम्पज्ज विहरति: सुखन्स च पहाना दुक्खन्स च पहाना पुट्वंव सोमनम्सदोमनस्सानं अत्यन्नमा अदुक्खमसुखं उपेक्खासतिपारिसुद्धिं चतुर्व्ध झानं उपसम्पज्ज विहरति।' (दी० नि० २.४०२)

है और समाधि से जनित प्रीति एवं सुख से परिपूर्ण होती है ('समाधिजं पीतिसुखं')।

- (ग) तृतीय ध्यान प्रीति और सुख की अनुभूति समाप्त होने पर ('पीतिया च विरागा') साधक समता, जागरूकता तथा अनित्यता की सतत एवं संपूर्ण अनुभूति करने लगता है ('उपेक्खको च विहर्रात सतो च सम्पजानो')। तव वह अपनी काया में उस सुख का अनुभव करता है जिसके लिए आर्यजन कहते हैं कि "वह समता, जागरूकता तथा सुख में स्थिर है।" इस तरह वह तृतीय ध्यान में प्रवेश करता है।
- (घ) चतुर्थ ध्यान काया और चित्त के समस्त सुखों और दुःखों के उन्मूलन के पश्चात साधक उस अवस्था में प्रवेश करता है जो सुख और दुःख से परे की अवस्था है ('अदुक्खं असुखं')। यह चतुर्थ ध्यान की अवस्था है जो 'उपंक्खा' (उपेक्षा, समता) तथा 'सति' (स्मृति, जागरूकता) से 'पारिसुद्ध' (परिशुद्ध, परिष्कृत) होती है ('उपंक्खासतिपारिसदिंध')।

चतुर्य ध्यान की चरम अवस्था प्राप्त होने पर साधक दुःख और सुख सं परे की अवस्था ('अदुक्खमसुखं') में चला जाता है जिसमें गहरी प्रशांति, जिसे 'पस्सन्धि' (प्रश्वव्धि) कहते हैं, प्राप्त होती है। यह एक विशेष संकटपूर्ण अवस्था भी है क्योंकि इसे पाकर साधक को भ्रम होने लगता है कि उसने निर्वाण पा लिया है और वहीं अपना काम बंद कर देना चाहता है। जब ऐसा होने लगे तव साधक को अपने संपूर्ण विवेक और धैर्य के साथ अनित्य ('अनिच्च') की अनुभूति करते हुए इस संकटपूर्ण स्थिति के पार हो जाना चाहिए। इसमें सफल होकर साधक 'निरोध-समापत्ति' की अवस्था प्राप्त करता है जो नैर्वाणिक अवस्था ('निक्वान') का ही दूसरा नाम है।

 इसे 'सञ्जावेदयितनिरोध' भी कहते हैं क्योंकि इसमें संज्ञा और वेदना (संवेदना) का निरोध हो जाता है।

# ध्यान-संवंधी पक्षों का तुलनात्मक विवेचन

दोनों पर्खतियों के ध्यान-संवंधी पक्षों का तुलनात्मक विवेचन निम्न प्रकार से किया जा रहा है:--

# • प्रारंभिक चरण -

दोनों पद्धतियों के प्रारंभिक चरण में यह समानता है कि मुमुक्षु साधक को अपनी अहितकर चैतसिक प्रवृत्तियों पर नियंत्रण रखने हेतु एक निर्धारित नैतिक संहिता का पालन करना होता है।

### • आसन -

दोनों पद्धतियों में इस बात पर बल दिया गया है कि साधक ध्यान करने के लिए ऐसा आसन चुने जिसमें लेंवे समच तक स्थिर रह कर सुखपूर्वक वैटा जा सके। पतंजलि का मत है कि इस प्रकार का आसन तव प्राप्त किया जा सकता है जब इसके लिए कोई प्रयत्न न करना पड़े और चित्त ग्वता ही अनंत की ओर प्रवृत्त होने लगे। बुद्ध का मत भी टीक इसी प्रकार का है जिसमें आवश्यक घटक यह है कि नैसर्गिक रीति से जो हो रहा हो. उसे होने दिया जाय ('यथाभूत'), अर्थात इस हेतु कोई भी प्रयास न किया जाय। जहां तक चित्त के अंतर प्रवृत्त होने का प्रश्न है, चतुर्ध ध्यान की चरम अवस्था ('समापत्ति') के समय शरीर की पांचों इंद्रियों के निष्क्रिय हो जाने पर यह स्थिति स्वतः ही उभर आती है। आलार कालाम और उद्दक रामपुन जैसे बुद्ध के पूर्ववर्ती योगी इसमें खूब निष्णात थे।

वुद्ध ने इस वात पर अतिरिक्त वल दिया है कि साधक को मुँह के इर्दीगर्द अपनी जागरूकता स्थिर कर लेनी चाहिए ('परिमुखं सति

- स्थविरी विजया ऐसे सुखासन में थैठी कि उसने ध्यान के सानवें दिन अपना पांव पसारा। देखिए – पीनिसुखेन च कार्य, फरिल्वा विहरिं नदा। सत्तमिया पादं पसारेसि, नमोखन्धं पदालिया॥ (धेर्रागा० १०४)
- २. प्रयत्नर्शधिल्यानन्त्यसमापत्तिभ्याम्॥ (यांग० २.४७)

उपट्टपेत्वा')। उनकी देशना के अनुसार साधक को अपनी जागरूक रहने की क्षमता ('सति') को खूव वलिष्ठ वना लेना चाहिए। इस क्षमता के कारण ही अन्य प्रकार की क्षमताएं भी पुष्ट होती हैं और ध्यान की संपूर्ण प्रक्रिया नियमित रूप से चलती है। जैसे सभी प्रकार के व्यंजनों में लवण एक अनिवार्य घटक है, वैसे ही ध्यान के क्षेत्र में भी सर्वत्र 'सति' की आवश्यकता रहती है<sup>1</sup>।

## • 'प्राणायाम' तथा 'आनापान' -

जिस प्रकार योग के अन्य लेखकों ने 'आसनों' के वारे में वहुत कुछ लिखा है, उसी प्रकार 'प्राणायाम' के वारे में भी लिखा है जो कि पतंजलि के आशय से सर्वथा मेल नहीं खाता<sup>3</sup>। (बुद्ध के समान) पतंजलि ने भी यह अनुभव कर लिया था कि श्वास-प्रश्वास का चित्त से गहरा संवंध होता है और इसी कारण उत्तेजना, क्रोध, व्याकुल्ता, आदि होने पर श्वास की गति तेज और अनियमित हो जाती है<sup>3</sup>। ऐसी स्थिति में अशांत चित्त को स्थिर और शांत वनाने के लिए पतंजलि ने प्राणायाम के अभ्यास का विधान किया था। पतंजलि ने प्राणायाम के संवंध में केवल यह व्याख्या (परिभापा) प्रस्तुत की थी कि यह श्वास और प्रश्वास की गतियों में एक विच्छेद की स्थिति है ('श्वासप्रश्वासयोगीतिविच्छेद:')<sup>°</sup>। इस संवंध में उन्होंने यह विधान किया कि श्वास की वाहरी, भीतरी और थम जाने की स्थिति को एक सीमित क्षेत्र

- तेनाह -"सति च पन सब्बन्धिका युत्ता भगवता। किंकारणा? चित्तं हि सतिपटिसरणं, आरक्खपच्युपडाना च सति, ने विना सतिया चित्तस्स परगहनिग्गहो होती"ति। (विसुद्धि० १.६२) ने विना सतिया चित्तस्स परगहनिग्गहो होती"ति। (विसुद्धि० १.६२)
- उदाहरणनया, 'घेरण्डसहिना' ने ९६ श्लोकों के साथ एक पूरा अध्याय 'प्राणायाम' को समर्पित किया है और 'ध्यान' और 'समाधि' को केवल ४५ श्लोकों में निपदा दिया है।
- दुःखदीर्मनस्याङ्गमेजवन्वःथासप्रश्यासा विक्षेपसहभुवः ॥ (योग० १.३१)
- ४. योग० २.४९

('देश') में, 'काल' में, फैलाव ('संख्या')<sup>१</sup> के रूप में अनुभव किया जाना चाहिए। ऐसा करने पर दीर्घ (लंवा) श्वास सूक्ष्म (ओछा) होने लगता है ('दीर्घसूक्ष्मः')'। इसके उपरांत प्राणायाम की चतुर्थ अवस्था प्राप्त होती है जिसमें वाहरी और भीतरी सांस की प्रक्रिया समाप्तप्राय हो जाती है और ऐसा लगता है मानो सांस पूरी तरह से रुक गया हो – इसे योग में 'स्वतः कृम्भक' की अवस्था कहते हैं।

योगसूत्र में इस वात का कहीं भी उल्लेख नहीं मिलता है कि पतंजलि ने वल्पूर्वक सांस रोकन के लिए कहा हो, जैसा कि आजकल 'पातंजल योग' के नाम पर ऐसा किया जाता है। यह वास्तव में 'हटयोग' की क्रिया है जिसका 'पातंजल योग' से कोई संवंध नहीं है। पतंजलि के लिए तो 'प्राणायाम' प्राण का आयाम (प्रसार) मात्र ('प्राण-आयाम') है जव कि वह भीतर जाता है अथवा वाहर आता है। इसका प्रवाह हमें इसकी तीनों अवस्थाओं का वोध कराता है - वाहरी, भीतरी तथा थम जाने की। जव दीर्घ भ्यास भनैःभनैः सूक्ष्म ('दीर्घ-सूक्ष्मः') हो जाता है तय इन तीनों अवस्थाओं का समग्रता से वोध होने लगता है ('परि-दृष्ट:')। जव यह प्रक्रिया निर्वाध गति से चलती रहती है और श्वास अत्यंत सूक्ष्म हो जाता है, तथ प्राणायाम की चतुर्थ अवस्था अनुभूति पर उतरती है जिसमें वाहरी या भीतरी श्वसनक्रिया पूर्णतया गतिरहित हो जाती है।

- वाह्याभ्यन्तरस्तम्भयृत्तिर्देशकान्त्रसंख्याभिः परिदृष्टो दीर्घसूक्ष्मः॥ (योग० २.५०) ₹.
- वाह्याभ्यन्तरविषयाक्षेपी चतुर्धः॥ (योग० २.५१) 3.
- देखिए 'प्रैक्टिकल योग एन्टोंट एण्ड माडर्न' द्वारा अ० ई० युड 8. (905 228)

यहां 'संख्या' शब्द की व्याख्या 'गणना' के अर्थ में नहीं, अपितु 'अवधि' 2. (फेलाव) के अर्थ में करनी चाहिए। वहुत संभावना है कि यह शब्द पालि भाषा के 'सड़त' शब्द को ध्वनित करता हो जो इस भौतिक जगत की समम्त गणनीय और परिमेय संवृतियों के लिए प्रयुक्त होता है। श्वास के विम्तार या संक्षेप की अवधि के प्रति सतत राजगता श्वास के सुक्ष्मतर होने में कैसे कारण वननी है जब तक कि साधक उपेशा (समताभाव) में स्थिर न हो जाव - यह आगे किसी अनुच्छेद में समझाया गया है।

इस संदर्भ में योगसूत्र युद्ध की शिक्षा के काफी निकट है। युद्ध ने भी नैसर्गिक श्वास के प्रवाह में किसी प्रकार के हस्ताक्षेप का समर्थन नहीं किया है। वुद्ध केवल श्वसन की नैसर्गिक प्रक्रिया के प्रति सजग वने रहने की अनुशंसा करते हैं जिसके परिणामस्वरूप लंवा श्वास. शनैःशनैः, ओछे-से-ओछा होकर उस अवस्था को प्राप्त हो जाता है जहां साधक को भिन्न-भिन्न अवधि के लिए 'कुंभक' का स्वतः ही अनुभव होने लगता है। कुंभक की यह अवस्था नैसर्गिक रूप से एवं स्वतः ही प्राप्त होते है और इसमें श्वास को वलपूर्वक रोकने का कोई भी प्रयास नहीं किया जाता है जैसा कि 'हठ्योग' में विधान है।

युद्ध डारा अनुशंसित 'आनापानस्सति' (श्वास-प्रश्वास के प्रति जागरूगता) का अभ्यास चित्त की एकाग्रता और चारों प्रकार के ध्यान ('झान') प्राप्त करने के लिए एक अत्यावश्यक उपक्रम है। इसका विशद वर्णन पालि ग्रंथ 'पटिसम्भिदामग्गो' में 'आनापानस्सतिकथा' शीर्पक के अंतर्गत किया गया है। इसमें वतलाया गया है कि साधक दीर्घ श्वास अपने भीतर लेता है जो इसके फैलाव से मालूम पड़ता है ('अद्धान-सङ्घाते')। ऐसे

१. 'सञ्जावेदयितनिरोध' की अवस्था में (अर्थात, जहां संज्ञा और संवेदनाएं समात हो जाते हैं) श्वसन-क्रिया पूर्ण रूप से अवरुद हो जानी है। एक बार सम्यकसंथोधिप्राप्त साध्यी धम्मदिज्ञा ने उपासक दिराख को समझाया था कि 'सञ्जावेदयितनिरोध' की अवस्था में पहुँचने पर सबसे पहले वाणी की क्रियाएं रुक जानी हैं. तब शरीर की और अंततः मन की। साध्यी ने आगे समझाया कि 'बाणी की क्रिया' किसी विषय या बस्तु पर घित्त का प्रथन संपर्क (प्रतिघात) अथवा उस विषय या बस्तु पर घित्त का प्रथन संपर्क (प्रतिघात) अथवा उस विषय या बस्तु पर घित्त का प्रथन संपर्क (प्रतिघात) अथवा उस विषय या बस्तु में इसका विवरण होता है. 'शरीर की क्रिया' आध्यास-प्रश्वास हैं. और 'मन की क्रिया' मेती है संज्ञा तथा संवेदनाएं। सार्ध्या ने यह भी वतलावा कि इन्हें इस रूप में ही क्योंकर समझना होता है। देखिए--तयां मे, आयुसो विसाख. सङ्घारा - कायसङ्घारो, धर्यासड्वारो. यित्तसङ्घारो ।......अम्सासपम्सासा खो, आवुसो विसाख. कायसद्वारो.

यित्तसङ्घारो।.......आस्यासपम्सासा खो, आवुसा विसाख, कारपुरात विनक्कविचारा वचीसङ्घारो, सञ्जा च बेदना च वित्तसङ्घारो। सञ्जावेदयितनिरोधं समापज्जन्तस्स खो, आवुसो विसाख, भिक्खुनो पटमं निरुज्झनि वचीसङ्घारो, ततो कायसङ्घारो, ततो चित्तसङ्घारो। (म० नि० १.४६३)

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

53

#### पातंजल योगसूत्र

ही वह दीर्घ श्वास वाहर लेता है जो फैलाव से विदित होता है। वह दीर्घ श्वास भीतर लेता है और वाहर भी जो इनके फैलाव से मालूम होता रहता है। इससे 'छन्द' (उत्साह) जागता है और पहले से ओछा होता जाता है। ऐसा अभ्यास जारी रखने से प्रमोद ('पामोज्ज') जागता है और श्वास और अधिक सूक्ष्म हो जाता है। इस प्रक्रिया को जारी रखने से चित्त लंवे श्वासों-प्रश्वासों से किनारा कर लेता है और उपेक्षा ('उपेक्खा') स्थापित होने लगती हैं। आश्वास-प्रश्वास ओछे होने पर इन्हें संक्षितता (इत्तर-सङ्घाते) से जाना जाता है। इस में भी प्रक्रिया जारी रखने से, क्रमशः, होते हैं - उत्साह, प्रमोद - और चित्त के ओछे आश्वास-प्रश्वास से किनारा कर लेने पर स्थापित होती है - उपेक्षा<sup>3</sup>। 'अन्द्रान-सङ्घाते' और 'इत्तर-सङ्घाते' - इन दो शब्दों का प्रयोग जो सांस के फैलाव की ओर संकत करता है (चाहे विस्तार को लेकर या संक्षेप को लेकर) अत्यंत महत्त्वपूर्ण है क्योंकि इनसे पतंजलि के योगसूत्र (२.५०) में प्रयुक्त हुए 'सङ्घा' शब्द का वास्तविक आशय प्रकट होता है।

# • ध्यान के विषय -

पतंजलि चित्त को ध्यान में स्थिर करने के लिए कुछ विपयों को इंगित करने के पश्चात अंत में कहते हैं कि विकल्प के रूप में जिज्ञासु साधक अपनी रुचि का कोई भी विपय ध्यान के लिए चुन सकता है ('यथाभिमतध्यानाद वा')<sup>3</sup>। पतंजलि गुह्य उच्चारण 'ओ३म्' की आवृत्ति इसके अर्थ की जानकारी के साथ किये जाने की भी अनुशंसा करते हैं<sup>4</sup>।

- दीघं अस्सासं अद्धानसङ्घाते अस्ससति, दीघं पम्सासं अद्धानसङ्घातं पम्ससति. दीघं अस्सासपम्सासं अद्धानसङ्घाते अस्ससतिपि पम्ससतिपि ।.......उपेक्खा सण्ठाति । (पटि० म० १६६)
- रग्सं अग्सासं इत्तरसङ्घाते अस्ससति, रग्सं पस्सासं इत्तरसङ्घाते पस्ससति, रग्सं अग्सासपम्सासं इत्तरसङ्घाते अग्ससतिपि पस्ससतिपि ।......उपवन्छा सण्टाति । (पटि० म० १६९)
- 3. योग० १. ३५-३९
- ४. योग० १.२७-२८

वुद्ध की शिक्षा में ध्यान के लिए चालीस विपयों को गिनाया गया है जिनमें से श्वास-प्रश्वास के प्रति पूर्ण जागरूकता ('आनापानस्सति')<sup>8</sup> एक है। वुद्ध ने ध्यान के लिए इसको वहुत लाभकारी माना है। उन्हीं के शब्दों में 'जव इसे भावित कर इसका खूव अभ्यास किया जाता है तव स्मृतिप्रस्थान ('सतिपट्टान') सुदृढ हो जाता है। जव सतिपट्टान को भावित कर इसका अभ्यास किया जाता है तव यह वोधि के सात अंगों ('वोज्झंगों') को परिपुष्ट कर देता है। जव इन वोज्झंगों को भावित कर इनका अभ्यास किया जाता है तव विद्या द्वारा विमुक्ति ('विज्जाविमुक्ति')<sup>8</sup> का परिपाक हो जाता है।' फिर भी इस वात का प्रावधान रखा गया है कि कोई व्यक्ति अपनी प्रकृति के अनुकूल ध्यान के किसी अन्य विपय पर भी काम कर सके।

किंतु वुद्ध ने पतंजलि की भांति ध्यान के लिए शब्दोच्चारण का कभी समर्थन नहीं किया<sup>®</sup>।

### • 'समाधि' की अवस्थाओं का विकास -

पतंजलि ने समाधि की विभिन्न अवस्थाओं का वर्गीकरण प्रत्येक अवस्था से संवद्ध सजगता की तीव्रता के अनुसार किया है। पतंजलि समाधि के दोनों वर्गों में भी भेद करते हैं। प्रथम वर्ग में वे समस्त यौगिक अवस्थाएं आ जाती हैं जिनका संवंध अंतर्दुप्टि ('प्रज्ञा') से है। दूसरे वर्ग में वे अवस्थाएं हैं जिनका कोई वस्तुनिष्ठ आधार नहीं है और जो अंतर्दृष्टि ('प्रज्ञा') से भी परे हैं।

२. योग० १.२८

 <sup>&</sup>quot;आनापानस्तति, भिक्खबे, भाविता बहुसीकता मरुफरूब होति मह्रानिसंता। आनापानस्तति, भिक्खबे, भाविता बहुसीकता घलारो सतिपडाने परिपूरेलि। घत्तारो सतिपडाना भाविता बहुसीकता सत्त बोज्झन्ने परिपूरेलि। सत्त बोज्झन्न भाविता बहुसीकता विज्ञाविमुत्ति परिपूरेलि।" (मठ निठ ३.१४०)

पतंजलि ने समाधि के प्रथम वर्ग को 'सम्प्रज्ञात'' नाम दिया है, अर्थात वे अवस्थाएं जो अंतर्दृष्टि से संयुक्त हों। इनका भी निम्नॉकित चार श्रेणियों में विभाजन किया है: –

- 'वितर्कानुगत': इसके अंतर्गत चित्त का किसी विषय से प्रथम संपर्क (प्रतिघात) होता है।
- 'विचारानुगत': इसके अंतर्गत चिन का उस विषय में विचरण होता है।
- 'आनंदानुगत': इसके अंतर्गत सुख अथवा आनंद की अनुभूति होती रहती है।
- ४. 'अस्मितानुगत': इसके अंतर्गत अस्मिता का भाव वना रहता है।

पतंजलि ने दूसरे वर्ग की समाधि के दो चरण वतलाये हैं। इनमें से प्रथम चरण को कोई नाम न देकर केवल 'अन्य'<sup>5</sup> कहा है। इसका निहित अर्थ यह प्रतीत होता है कि यह (अंतर्दृष्टि से संयुक्त ज्ञान वाली) 'सम्प्रज्ञात'<sup>1</sup> समाधि से परे की अवस्था है। दूसरे चरण की समाधि को पतंजलि ने 'धर्ममेध'<sup>6</sup> नाम दिया है जो मुक्ति के पूर्व की परिपक्व अवस्था है।

मुक्ति की खोज में लगे हुए साधक को निम्न अवस्थाएं प्राप्त करना आवश्यक है:-

(क) 'समापत्ति' की वह अवस्था जिसमें वितर्क अथवा विचार वलशाली हों ('सवितर्का', 'सविचारा')।

<sup>?.</sup> वितर्कविद्यारानन्दास्मितारूपानुगमासम्प्रज्ञातः॥ (योग० १.१७)

२. विरामप्रत्यचाभ्यासपूर्वः संस्कारशेपोऽन्यः ॥ (योग० १.१८)

<sup>3.</sup> इसमें अववेतन में कुछ संस्कार शेप वर्षे रहते हैं। इस मामले में इसकी तुलना बुख की शिक्षा के अंतर्गत सोनापत्र की अवग्या लाने वाली समाधि से की जा सकती है। उसमें भी चेतना की उच्च भूमियों के धोड़े से संस्कार बचे रहते हैं जिनका अर्हत अवस्था प्राप्त करने के लिए उन्मूलन करना होता है।

४. प्रसंख्यानेऽप्यकुर्सादम्य सर्वथा विवेकख्यातेर्धर्ममेधः समाधिः ॥ (योग० ४.२९)

| (ख)                        | 'समापत्ति' | की | वह | अवस्था | जिसमें | वितर्क | अथवा | विचार | न हों |
|----------------------------|------------|----|----|--------|--------|--------|------|-------|-------|
| (निर्वितर्का, निर्विचारा)। |            |    |    |        |        |        |      |       |       |

निर्विचार समाधि की उप-अवस्थाएं हैं:

समाधि जिसमें सुख अथवा आनंद की अनुभूति होती हो; और

समाधि जिसमें अहंकार ('अस्मिता') का भाव वना रहता हो।

 (ग) समाधि की वह अवस्था जहां अंतर्दृष्टि (प्रज्ञा) सक्रिय हो; और
 (ध) समाधि की वह अवस्था जहां 'प्रज्ञा' भी दव जाती हो (और, परिणामखरूप, समस्त मानसिक प्रक्रियाएं भी पूर्णतया निरुद्ध हो जाती हो)।

इनमें से अंतिम चरण की समाधि को 'निर्वीज समाधि'' कहा गया है, जवकि शेप को 'सवीज समाधि''। 'सवीज' का निहित अर्थ है अवचेतन में 'संस्कार-निर्माण' की अंत:शक्ति से संयुक्त, जवकि 'निर्वीज समाधि' की अवस्था में अवचंतन में संस्कार-निर्माण की कोई संभावना नहीं होती है।

वुख की शिक्षा के अनुसार 'सवीज' समाधि वह होगी जिसमें अभी भी चित्त में प्रच्छन्न पूर्वाग्रह ('अनुसय-किरुंस') विद्यमान रहते हैं। जब इस प्रकार के सभी प्रच्छन्न पूर्वाग्रह समाप्त हो जाते हैं, तब साधक 'निर्वीज' समाधि में पहुँच जाता है; क्योंकि इस अवस्था में कोई भी नये संस्कार नहीं बन सकते।

वुद्ध ने समाधि को दस स्थूल वर्गो<sup>3</sup> में विभाजित किया है पर इनमें से किसी को भी 'सवीज' या 'निर्वीज' नाम नहीं दिया है। तो भी, सैखांतिक इण्टि से इनकी तुल्ला, क्रमशः, 'लोकिय' (सांसारिक) एवं 'लोकुनर' (अधिसांसारिक) समाधियों से की जा सकती है। 'लोकुत्तर समाधि' का उक्ष्य निर्वाण ('निव्वान') की प्राप्ति है। कोई भी अन्य समाधि, चाहे कितनी उच्च कोटि की क्यों न हो, केवल 'लोकिय' (सांसारिक) ही होती है।

इस पर्छति में निम्नांकित आठ अवस्थाएं ('समापत्तियां') क्रमवार समाधियुक्त ध्यान से आती हैं:

- १. प्रथम ध्यान
- २. द्वितीय ध्यान

- २. ता एव सर्वाजः समाधिः॥ (यांग० १.४६)
- 3. परिंठ मठ ४3

तम्यापि निरोधे सर्वनिरोधात्रियींजः समाधिः ॥ (योग० १.५१)

३. तृतीय ध्यान

४. चतुर्थ ध्यान

५. पंचम ध्यान (अनंत आकाश के क्षेत्र में)

६. पष्ठ ध्यान (अनंत चेतना के क्षेत्र में)

७. समम ध्यान (अनंत शून्यता के क्षेत्र में)

८. अष्टम ध्यान (न-संज्ञा-न-असंज्ञा के क्षेत्र में)\*

इन ध्यानों के आगे समाधि की वह अवस्था आती है जो 'सञ्जा-वेदयित-निरोध' कहलाती है, अर्थात जहां संज्ञा और संवेदनाएं पूर्णतया समाप्त हो जाती हैं। इस अवस्था में साधक को परम सुख और परम शांति ('परमं सुखं, सन्तिवरपदं') की अनुभूति होती है। वुद्ध के अनुसार यह श्रेप्टतम समाधि है जिसमें समस्त कपाय और मल्निताएं ('आसव') शीण हो जाते हैं ('परिवखीणा')<sup>3</sup>। यह एकमात्र समाधि है जो 'लोकुत्तर' (अधिसांसारिक) है; अन्य सभी 'लोकिव'<sup>3</sup> (सांसारिक) होती हैं।

वुद्ध के अनुसार केवल प्रथम चार ध्यानों के अनुभव से भी 'निरोध-समापत्ति' की अवस्था प्राप्त कर लेना संभव है। अंतर्दृष्टि ('पञ्जा') का सहारा लेकर तृतीय ध्यान तक पहुँचते-पहुँचते किसी साधक के लिए अनित्यता की सच्चाई को साफ-साफ अनुभव पर उतार पाना (अर्थात.

- पालि आगम में ये कहलाते हैं पटम झान, दुतिय झान, ततिय झान, चतुन्ध झान, आकासानञ्चायतन समाधि. विज्ञाणज्यायतन समाधि, आकिञ्चज्जायतन समाधि तथा नेवसञ्जानासज्जायतन समाधि।
- भिक्खु सव्यसो नेवसञ्जानासञ्जायतनं समतिक्कम्म सञ्जावदीयननिरोधं उपसम्पर्ज्ज विहरति। पञ्जाय धरस दिस्वा आसवा परिवर्खीणा होन्ति। (म० नि० १.२७१)

3. बुद्ध ने वर्णन किया है कि लोकोत्तर अवस्था में यह भीतर से सचेत थे परंतु उन्होंने न तो देवताओं के राजा इंद्र का बरसना देखा, न छपछपाना: और न ही विद्युत का चमकना और गड़कना! देखिए - अच्छरियं वत भो, अब्भुतं वत भो, सन्तेन वत भो पब्बजिता विहारेन विहरन्ति, यत्र हि नाम सञ्जी समानो जागरो देवे वस्सन्ते गळगळावन्ते विज्जुल्डतासु निध्उन्तरीसु असनिया फलन्तिया नेव दक्खति न पन सई सोम्स्ति! (दीठ निठ २.१९३)

चित्त-और-शरीर के प्रपंच में उदय-व्यय की सच्चाई का दर्शन कर पाना) संभव हो जाता है। इस ध्यान की चरम अवस्था में साधक 'सति' और 'सम्पजञ्ञ' (अर्थात, सजगता और अनित्यता के सतत और संपूर्ण वोध) में दृढ़मूल हो जाता है। इन क्षमताओं के साथ चतुर्थ ध्यान को प्राप्त करने के मार्ग में जुटे रहने से ध्यान की चरम अवस्था में साधक 'निरोध' अवस्था को प्राप्त कर लेता है।

### ध्यानावस्था के अनुभव -

जैसा कि पहले वतलाया जा चुका है, योगसूत्र में दो प्रकार की समाधियों का वर्णन मिलता है। प्रथम, अंतर्दृष्टि वाली (जिसे 'सम्प्रज्ञात' कहा गया है) और दूसरी 'अन्य,' जो इससे परे की अवस्था है'।

पालि भाषा के अनुसार व्याख्या करने पर 'सम्प्रज्ञात' का अर्थ ठहरता है 'सम्पजञ्ञ'-सहित। 'सम्पजञ्ञ' (संस्कृत - 'सम्प्रज्ञान') एक पारिभाषिक शव्द है जिसका अर्थ सामान्यतया 'सुस्पष्ट वोध' किया जाता है; किंतु इससे इसका वारतविक आशय स्पष्ट नहीं होता है। 'सम्पजञ्ञ' का वास्तविक अर्थ है – 'समरत शारीरिक और मानसिक क्रियाओं में अनित्यता का सतत योध होते रहना'<sup>र</sup>। वुद्ध प्रायः इस वात पर वन्त्र दिया करते थे कि साधक

2. योग० १. १७-१८

इसका अर्थ है कि साधक को चलने, खड़े होते, बैठने, सोते, जागने, चयाने, 2. खाने, पीते, रसास्वादन करते. कपड़ें पहनते, मरू-मूत्र त्यागते और कुछ भी करते समय इनकी सतत एवं संपूर्ण जानकारी बनावे रखनी वाहिए। यदि सतन संप्रज्ञान ('सम्पजञ्ज') से नात्पर्य केवल इतना ही हो कि चलने. (दीट निठ २.१६०) खड़े होने. इत्यादि प्रक्रियाओं की पूर्ण जानकारी बनी रहे, तो यह केवल 'सति' (अवधानता, जागस्कता) हा होगी। यदि सतत संप्रज्ञान के अंतर्गत इन गतिर्विधियों के होते हुए शरीर पर होने वाली संवेदनाओं के उदय-व्यय रूपी रक्षण की जानकारी शामिल रहती है, तो यह वाम्नविक संप्रज्ञान होगा क्योंकि उस दशा में प्रज्ञा भी अपनी भूमिका अदा कर रही होगी। बुद्ध चाहने थे कि लोग इस प्रकार के संप्रज्ञान ('सम्पजञ्ज') का अभ्यास करें।

पातंजल योगसत्र

को क्षणभर के लिए भी<sup>१</sup> अनित्यता का संपूर्ण वोध नहीं खोना चाहिए। वुद्ध ने यह आश्वासन भी दिया था कि जो साधक उनके वत्तलाये हुए 'विपरसना' ध्यान का सही अभ्यास 'सम्प्रज्ञान'-पूर्वक, विना किसी व्यवधान के, करता रहेगा ('सम्पजानो'), वह या तो 'अर्हत' अवस्था की उच्चतम स्थिति को प्राप्त कर लेगा, अन्यथा इससे पहले की उच्चतम स्थिति 'अनागामिता' को प्राप्त करेगा ही।

इस प्रकार वुद्ध की शिक्षा के अनुसार चित्त-और-शरीर के प्रपंच में अनित्यता का सतत. संपूर्ण वोध, सम्यकसंवोधि प्राप्त करने का मार्ग प्रशरत करता है। ऐसा करते हुए साधक अपने भीतर जागन वाली संवेदनाओं को जानता है, उनकी स्थिति को भी और उनके अवसान को भी। इसी प्रकार वह अपने भीतर विषयों या पदार्थों से चित्त के प्रारंभिक संपर्क (प्रतिधात) को जानता है, उनकी स्थिति को भी और उनके अवसान को भी। वह अपने भीतर पूर्व संस्कारों से रंजित संज्ञा के उदय को जानता है, उसकी स्थिति को भी और उसके अवसान को भी<sup>र</sup>।

जैसा कि पूर्व-पृष्ठों में दर्शाया जा चुका है योगसूत्र में 'अभिभव-प्रादुर्भावी'' (विलोप और उत्पत्ति); 'क्षयोदयी'' (क्षय और उदय); 'शान्तोदिती'<sup>5</sup> (तिरोभाव और आविर्भाव) शब्दों का प्रयोग मिलता है जो कि वुद्ध की शिक्षा में प्रयुक्त हुए शब्द 'उदयव्वय' (उदयव्वय) अथवा

सर्वार्धतैकाग्रतयोः क्षयोदयी चित्तस्स समाधिपरिणामः॥ (योग० ३.११) 4.

तनः पुनः आन्तोदितां तुल्यप्रत्ययीं चित्तम्यंकाग्रतापरिणामः ॥ (योग० ३.१२) ξ.

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

53

यनो च भिक्खु आतापी, सम्पजञ्त्रं न रिज्यति। (सं० नि० २.२.२६०) 2.

র্বা০ নি০ ২.४০४ 2.

इध, भिक्खवं, भिक्खुनो विदिना वंदना उष्प्राजन्ति, विदिता उपद्वर्हन्ति, 3. विदिता अव्यन्धं गच्छन्ति। विदिता वितक्का उप्पज्जन्ति, विदिता उपद्वर्जन्ते. विंदिना अव्यन्धं गच्छन्ति। विदिना सञ्जा उप्पज्जन्ति, विंदिना उपहुहन्ति, विदिता अव्भन्धं गच्छन्ति। (सं० नि० ३.१.४०१)

व्युच्धाननिरोधसंस्करयोरभिभवप्रादुर्भायां निरोधक्षणचित्तान्वयां निरोधपरिणामः। 8.

'उप्पादवय' (उत्पादव्यय) का आशय ही रपष्ट करते हैं। किंतु इन शब्दों का प्रयोग संवेदनाओं ('वेदना') से नहीं जोड़ा गया है जो कि सारी चैर्तासक अवस्थाओं का संगम' हैं। समूचे योगसूत्र में 'वेदन' शब्द का प्रयोग केवल एक ही यार हुआ है, और वह भी नितांत भिन्न संदर्भ में । इससे यह निष्कर्प निकलता है कि योगसूत्र के रचयिता चित्त-और-शरीर के प्रपंच में संवेदनाओं के स्तर पर अनित्यता के निरीक्षण की अतिमहत्त्वपूर्ण कड़ी के संवंध में अनभिज्ञ रहे, जो कि पूर्ण मुक्ति के मार्ग में एक भारी कमी है।

निःसंदेह, योगसूत्र में 'निर्विचार समाधि'<sup>®</sup> की अवस्था में (अर्थात, किसी विषय या वस्तु में विचरण न करते हुए) सत्य की प्रतीति कराने वाली अंतर्दृष्टि ('प्रज्ञा') के उदय होने का उल्लेख है किंतु, जैसा कि ऊपर वतलाया जा चुका है, यह ज्ञान संवेदनाओं के स्तर पर उदय-व्यय के प्रपंच को गहराई से अभिव्यक्त नहीं करता है। इसका युक्तिसंगत कारण वहीं हो सकता है कि योगसूत्र के रचयिता ने इस अनिन्यता की सच्चाई का स्वयं अनुभव नहीं किया होगा. अतः इस अनुभव के अभाव में 'सत्य' के वारे में उन्होंने अपनी कोई अलग ही धारणा वना रखी होगी।

वुद्ध की शिक्षा में चित्त की 'भावना' (विकास) के लिए दो मार्ग सुझाये गये हैं: 'प्रशांति' (या 'समथ') और 'अंतर्दृष्टि' (या 'विषस्तना'), जो कि. क्रम्भः, एकाग्रता ('समाधि'), और 'प्रज्ञा' ('पञ्जा') के समरूप हैं। 'प्रशांति' (पालि - 'परसन्दि', संस्कृत - 'प्रश्वव्धि') चित्त की ऐसी अविकल, शांत और प्रांजल अवस्था है जो कि एकांतिक एकाग्रता या 'समाधि' ढारा प्राप्त होती है। 'अंतर्दृष्टि' (या 'विपरसना') ऐसी अद्भुत, पैनी वोधशक्ति है जो अस्तित्व-प्राप्त सभी चैर्तासक और भौतिक प्रपंच में विद्यमान अनित्यता, असंतोप और अवैयक्तिकता को प्रत्यक्ष ध्यानावस्था द्वारा अनुभव कराती

3

येदना समोसरणा सखे धम्मा। (अ० नि० ६.१०.५८) 2

ततः प्रातिभश्रायणयेदनादर्शाम्यादवातां आयन्ते॥ (योग० ३.३६) Э.

<sup>3.</sup> योग० १.८९-४८

पातंजल योगसूत्र

है। 'अंतर्दृष्टि' के माध्यम से साधक विशुद्धि और अंतिम मुक्ति की अधिसांसारिक अवस्थाओं में पैठता है'।

'अंतर्दूष्टि' तब तक संभव नहीं होती जव तक साधक शरीर पर होने वान्ही संवेदनाओं के स्तर पर अनित्यता की सच्चाई को अनुभव नहीं करने लग जाता। शारीरिक संवेदनाएं उस संधि को प्रकट करती हैं जहां समग्र चित्त-और-शरीर अनित्यता के प्रपंच के रूप में प्रत्यक्ष रूप से पहचान में आने लगते हैं जो मुक्ति की ओर ले जाते हैं। इसके अभाव में साधक 'प्रशांति' (या 'समथ') के क्षेत्र में ही बना रहता है। 'प्रशांति' से चित्त का विकास होता है और इंद्रियलिप्सा का परित्याग, जर्वाक 'अंतर्दूष्टि' (या 'विपस्सना') से होता है प्रज्ञा का विकास और अज्ञान का निवारण<sup>3</sup>।

जो साधक योगसूत्र के सिद्धांतों के अनुरूप साधना में रत रहते हैं वे संवेदनाओं के स्तर तक अपने चित्त का भेदन नहीं कर पाते हैं। यह प्रक्रिया वुद्ध की शिक्षा के अंतर्गत तृतीय ध्यान ('ततियज्झान') से आगे अपनी चरम अवस्था में आ जाती है। फल्त: योगसूत्र के अनुसार कार्य करने वाले साधक, तृतीय ध्यान की चरम अवस्था तक नहीं पहुँच पाते और 'प्रशांति' के क्षेत्र तक ही सीमित रह जाते हैं जो स्थिति साधक को अधिक-से-अधिक इंड्रियलिप्सा के परित्याग में लाभ पहुँचाती है। यह कल्पना नहीं की जा

 ज्यों ज्यों मन शुद्ध होता जाता है, प्रज्ञा भी परिष्कृत होती जाती है। चित्त-विशुद्धि का मार्ग सभी संस्कारों की अनित्यता, दुःखवोधना तथा असारता की प्रज्ञापरक अनुभूति पर आधारित है। देखिए -सच्चे सहारा अनिच्चाति, यदा पञ्जाय पस्सति। अथ निच्चिन्दति दुक्खे. एस मग्गो विसुद्धिया॥ सच्चे सहारा दुक्खोत, यदा पञ्जाय पस्सति। अथ निच्चिन्दति दुक्खे. एस मग्गो विसुद्धिया॥ सच्चे धम्मा अनत्ताति, यदा पञ्जाय पस्सति। अथ निच्चिन्दति दुक्खे. एस मग्गो विसुद्धिया॥ सच्चे धम्मा अनत्ताति, यदा पञ्जाय पर्स्तत। अथ निच्चिन्दति दुक्खे. एस मग्गो विसुद्धिया॥ सच्चे धम्मा अनत्ताति, यदा पञ्जाय पर्स्तत। अथ निच्चिन्दति दुक्खे. एस मग्गो विसुद्धिया॥ (धरगा० ६७६-६७८)

२. समधो, भिक्खवे, भावितो कमस्थमनुभोति? वित्तं भावीयति। वित्तं भावितं कमस्थमनुभोति? यो गगो सो पर्हायति। विपस्सना, भिक्खवे, भाविता कमस्थमनुभोति? पञ्चा भावीयति। पञ्चा भाविता कमस्थमनुभोति? या अविज्ञा सा पर्हायति। (अ० नि० १.२.३२)

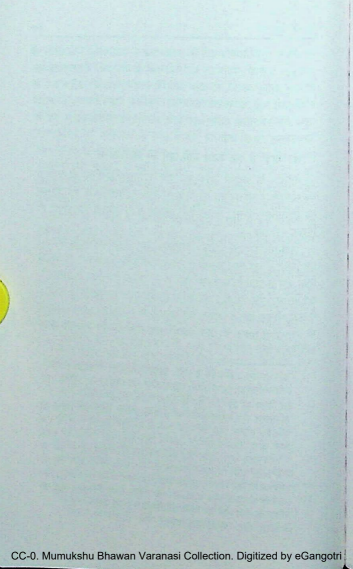
सकती कि ऐसे साधक यथार्थ में अपने 'अज्ञान' ('अविज्जा') के अंधेरे से वाहर आ पाते हों, यद्यपि इस वारे में वे दावा अवश्य करते हैं। सच्चाई यह है कि 'अज्ञान' के पर्दे से वाहर आने के लिए साधक को सतत रूप से संवेदनाओं की अनित्यता का वोध (पालि – 'सम्पजञ्ज', संस्कृत – 'सम्प्रज्ञान') होना ही चाहिए। इस शब्द की विस्तृत व्याख्या इस पुस्तक के 'अनुलग्नक' में की गयी है।

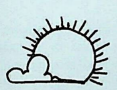
# • 'योग' से एक कदम आगे जाने की आवश्यकता -

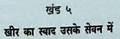
पतंजलि के अनुसार 'योग' का लक्ष्य है 'चित्तवृत्तिनिरोध' की अवस्था का साक्षात्कार करना। वुद्ध की शिक्षा का लक्ष्य है 'चित्तनिरोध' की अवस्था का साक्षात्कार करना, अर्थात ऐसी अवस्था में से गुजरना जहां चित्त ही निरुद्ध हो जाय।

वुद्ध की शिक्षा में 'चित्त', 'विञ्ञाण' तथा 'मनो' समानार्थी शब्द हैं। इस शिक्षा में यह स्पष्ट रूप से वतलाया गया है कि 'विञ्ञाण' का निरोध किस क्रम से होता है। क्रम इस प्रकार है – 'अविद्या के निरोध से 'संस्कारों' का निरोध, और 'संस्कारों' के निरोध से 'विज्ञाण' का निरोध '। पतंजलि ने कहीं भी इस वात का संकेत नहीं किया है कि 'विञ्ञाण' (अर्थात, चित्त) भी निरुद्ध हो सकता है। अतः आवश्यकता रहती है 'योग' से एक कदम आगे जाने की ।

- \*इति इमस्मि असति इदं न होति. इमस्स निरोधा इदं निरुज्झति, यदिदं अविज्जानिरोधा सङ्घारनिरोधो, सङ्घारतिरोधा विज्ञाणनिरोधो...\*(उदा० २)
- २. इस विषय पर अ० ई० वुड के विचार ध्यान देने योग्य कैं: "परंपरागत योग व्यक्ति के अहं को शांत कर देता के, किंतु इसके वर्यस्य को नहीं। इस अंतिम, किंतु अनियार्य, कृत्य के निप्पादन हेनु 'योग' से भी एक कदम आगे जाना जरूरी के। स्वयं में अहं अन्यधिक चालाक है, इसके दांव-पेंच इतने चनुराईयुक्त और कपटपूर्ण होते हैं कि एक अंसित दर्जे का योगी इसके छलावे में आकर विध्यास कर लेता है कि उसने अपने अहं को अपने अधीन कर लिया है जबकि सच्चाई यह होती है कि (यह अपना सिर उटाने के लिए) अनुकूल समय की थाट जोहता रहता है। गीतम बुख को निर्वाण के परम पथ पर चलने के लिए यह कटम उटाना पड़ा।" (प्रैक्टिकल योग - एन्शेंट एण्ड मार्डन)









योगसूत्र के अनुसार 'धर्ममंघ' समाधि प्राप्त होने पर सभी प्रकार के दुःख ('क्लंभ') और 'कर्म' समाप्त हो जाते हैं': और प्रार्थामक शक्तियां ('गुण') प्रकृति के अनुभवातीत केंद्रविंदु की ओर सिमटने लगती हैं। यह 'कैवल्य' अवग्था है जहां 'पुरुपतत्त्व' अपने पूर्ण वैभव में होता है'। इस अवस्था में योगी जन्म-मरण के भव-चक्र से पूर्णतया मुक्त हो जाता है।

वुद्ध ने भी 'विपरसना' ध्यानविधि को प्रज्ञम किया जिससे चित्त की सारी मलिनताएं जड़ से समाप्त होकर चित्त नितांत निर्मल हो जाता है। इस विधि के व्यावहारिक चरण चारों स्मृतिप्ररथानों\* ('चत्तारो सतिपहाना') में निहित हैं। यह इस प्रकार हैं: शरीर का द्रष्टाभाव से सतत निर्गक्षण ('कायानुपग्सना'): संवेदनाओं का द्रप्टाभाव से सतत निर्गक्षण निर्गशण ('वेदनानुपरसना'); चित्त का द्रष्टाभाव से सतत ('वित्तानुपग्सना'): और चित्त में जागने वाले धर्मों का भी द्रप्टाभाव से सतत निरीक्षण ('धम्मानुपग्सना')। वुद्ध की प्रज्ञमि है कि ये चारो 'सनिपट्टान' सच्चों की विशुद्धि. ओक और क्रंदन का विनाश, दुःख और दीर्मनम्य का अवसान, सन्य की प्राप्ति और निर्वाण का साक्षान्कार - इन सव के लिए अकेला मार्ग है।

अव प्रश्न यह उठता है कि जिस किसी साधक ने इनमें से किसी एक ध्यानविधि का अनुसरण किया तो क्या वह अपना लक्ष्य प्राप्त कर पाया? स्पप्टतचा इसका एक ही उत्तर हो सकता है कि खीर का खाद उसके संवन से ही पता चल सकता है। यद्यपि योगसूत्र की विधि का अनुसरण करने वाले किसी भी साधक की ऐसी घोषणा नहीं मिलती है कि उसने चोगसूत्र में

- ननः क्लंशकर्मनिवृत्तिः ॥ (याग० ४.३०)
- गुणानां प्रनिप्रसवः क्वेचल्यं म्यरूपप्रनिष्टा वा 2. पुरुपार्धशन्यानां चिनिर्शावनगिन ॥ (याग० ४.३४)
- 'संतिपद्धान' का अर्थ हे 'जागरूकता को संस्थापित करना'। 3.
- 'एकायनां अयं, भिक्खवं, मग्गां सनानं विसुद्धिया, सांकपण्टियान समनिक्कमाय, दुक्खडामनग्सानं अत्यह्नमाय, जायग्स आंधगमाय, निव्यानग्स 8 सच्छिकिरियाथ - यदिदं चनारो सतिपद्वाना।' (दी० नि० २.३७३)

वर्णित प्रकार से साधनाभ्यास करते हुए 'कैवल्य' अवस्था को प्राप्त कर लिया, जर्वाक वुद्ध की शिक्षा का अनुसरण किये हुए अनेकानेक साधक उस उच्चतम अवस्था को प्राप्त हुए जहां से उनको सांसारिक अवस्था में पुनः लीटना नहीं था: और उन्होंने अपनी इस उपलब्धि की घोषणा भी की। इसके कुछ उदाहरण इस प्रकार है:

- (क) उत्तरपाल : इस स्थविर की घोपणा है कि मेरी सारी कामनाएं छूट गयी हैं; सारे भव विदीर्ण हो गये हैं; आने वाले जन्मों का सिलसिला नष्ट हो गया है। अब मेरे लिए कोई नया भव नहीं है'।
- (ख) न्हातक मुनि : इस स्थविंग का कहना है कि मैंने पांचों स्कंधों को पूर्ग तरह से जान लिया है। अब ये हैं, पर जड़-कटं समान। दुःखों का क्षय प्राप्त हो गया है। अब मेरे लिए कोई नया भव नहीं हैं ।
- (ग) मधुदायक : इस स्थविर की घोपणा है कि में मध्यम, उच्च और निकृष्ट- सारं भवों के पार चला गया हूं। आज मंरं आसव (चिन्तमल) क्षीण हो चुके हैं। अब मेरे लिए कोई नया भव नहीं है ।
- (ध) हेमकत्थ : यह म्धविंग कहना है कि यह मेरा पिछला, अंतिम भव है। मेरे सारे आसव पूरी तरह नष्ट हो गये हैं। अब मेरे लिए कोई नया भव नहीं हैं।
- (ङ) मंचदायक : इस स्थविर का उद्धोप है कि मेरे सभी करेश जल-भुन गये हैं: सारं भव जड़ से उखड़ गये हैं: सारं आसव पूरी तरह क्षीण हो गये हैं। अब मेरे लिए कोई नया भव नहीं हैं।
- सच्चे कामा पहीना में. भवा सच्चे पदालिना। 9. विक्सोणो जानिसंसारा. नन्धि दानि पुनन्भवो॥ (धरगा० २५४)
- पञ्चक्खन्धा परिज्ञाता, तिहन्ति छित्रमुलका। 2. दुक्खकबयो अनुष्पत्ती, नन्धि दानि पुनव्भयो॥ (धरगा० ४४०)
- मज्जे महन्ते होने च. भये सब्वं अतिक्कमि। 3.
- अञ्ज में आसवा खीणा, नन्धि दानि पुनय्भवो 🛚 (अप० थेर० १.४०.३४८) इदं पण्डिमकं मखं. चरिमो वत्तने भयो। 6.
- सव्यासया परिक्खीणा, नन्धि दानि पुनव्भवो॥ (अपट घेरट १.४१.२२०) किर्रुसा झापिना मर्छ, भवा सब्वे समूहना। 4. सब्बासवा पॉग्क्स्ड्रीणा, नन्धि दानि पुनव्भवो॥ (अपट थेरठ २.४०.४१६)

#### खीर का ग्वाद उसके संवन में

- (च) एकासनिय : यह स्थविर टूढ़तापूर्वक कहता है कि मेरे भीतर की तीनों (प्रकार की) अग्नि शांत हो गंवी हैं; सारे भव जड़ से उखड़ गये हैं। मैं सम्यकसवुद्ध के शासन में अंतिम देह धारण किये हुए हूँ।
- (७) भद्दालि : यह स्थावर जयघोप करता हुआ कहता है कि यह मेरा अंतिम भव है। मैं समस्त मलिनताओं से मुक्त होकर उस हाथी की तरह हूं जिसने अपने सारं वंधन तोड़ दिये हैं<sup>3</sup>।
- (ज) कालुदायी : यह स्थविर घोषणा करता है कि मेरे समस्त राग, हेप, भ्रम, ईर्ष्या और अहंभाव तिरोहित हो गये हैं। मैंने अपनी समस्त मलिनताओं को जड़ों तक जानकर उनका उन्मूलन कर दिया है. और अव मैं नीचे की ओर ले जाने वाली सभी वृत्तियों से मुक्त हू<sup>3</sup>।
- (झ) उग्ग : यह म्थविर निश्चयपूर्वक कहता है कि जो भी कर्म कम या वंशी - मैंने किया था, वह सारा पूरी तरह नष्ट हो गया है। अव मेरे लिए कोई नया भव नहीं हैं।
- (ञ) एकपिंडपातदायिका : यह स्थविंग हर्प के साथ कहती है कि मैं समस्त वंधनों से मुक्त हूं: मेरी उपाधियां दूर हो गयी है: सारं आसव पूरी तरह नष्ट हो गये हैं। अब मेरे लिए कोई नया भव नहीं हैं ।
- (2) उदकदायिका : यह म्थविंग उन्मुक्तभाव से कहती है कि आज मेंग मन विशुद्ध है; मन से पाप दूर हो चुका है; सारे आसव क्षीण हो चुके हैं। अब मेंगे लिए कोई नया भव नहीं हैं।
- निविधरगी निव्युता मय्डं, भवा सब्वं समूहना। धार्रमि अन्निमं देहं, सम्मासम्बुद्धसासने॥ (अप० धेर० १.१२.३७)
- इदं पच्छिमकं मर्व्य, चरिमो वत्तते भयो। नागो व बन्धनं छत्वा, विष्ठरामि अनासयो॥ (अपट धेरट १.४२.२८)
- रागो दोसों च मोहो च, मानो मक्खो च घॉसतो। सच्यासबे परिज्जाय. विडरामि अनासबो॥ (अप० घेर० १.४.६१)
- यं मया पकतं कम्म. अप्पं वा यदि या यहु। सब्धमंतं परिक्खीणं, नन्धि दानि पुनव्भवो॥ (धरगा० ८०)
- सञ्चयन्धनमुलाहं, अपेना मं उपादिका। सब्दासयपरिक्छांणा, नन्धि दानि पुनरभवां॥ (अप० धेरीठ २.१.५५)
- विसुद्धमनसा अज्ज. अपेनमनपापिका। सध्वासवपग्क्किंगा, नन्धि दानि पुनव्भवा॥ (अपट धेरीट २.१.१२६)

इनके अतिरिक्त वड़ी संख्या में अन्य साधकों ने भी इसी स्वर में घोपणा करते हुए कहा है कि सम्यकसंवुद्ध के शासन में हमारी उच्चतम उपलब्धियां संभव हुई हैं। उदाहरणखरूप, भिक्षुणी पटाचारा ने अपनी मुक्ति के अनुभव की तुलना जलती हुई दीर्पाशखा के वुझ जाने से की हैं। सुमंधा ने छहाँ प्रकार के उच्चतर ज्ञान के साक्षात्कार के बारे में वतलाया है'। किसागातमी ने निर्वाण के साक्षात्कार के वारे में वखान किया है'। ख़ेमा ने सभी दुःखों से मुक्त होने के संबंध में कहा है"।

- पर्वापसंघ निव्वानं, विमांक्खो अहु घेनसां। (धेरीगा० ११६) 9
- छ अभिञ्जा सच्छिकता, अग्गफलं सिक्खमानाय। (धेर्गगाट ५१८) ٦.
- निथ्वानं सच्छिकनं. धम्मादासं अवेक्खिनं। (धेर्रागाट २२२) 3.
- पमुत्ता सव्यदुव्खीह, सन्धुसासनकारिका। (धेर्गगा० १८४) 6.

अनुलग्नक

### सम्पजञ्ञ

पालि भाषा में ऐसे अनेक पारिभाषिक शब्द हैं जिनका सिखांत ('परियत्ति') और अभ्यास ('पटिपत्ति') दोनों क्षेत्रों में बहुत महत्त्व है। ऐसा ही एक शब्द 'सम्पजञ्ज' है। यह शब्द बहुधा 'सति' के साथ प्रयुक्त हुआ पाया जाता है, जैसे 'सति- सम्पजञ्जं' अथवा 'सतो च सम्पजानो' अथवा 'सतो सम्पजानो'। परिणामत:, इस शब्द की व्यापक व्याख्या सजग वनं 'सतो सम्पजानो'। परिणामत:, इस शब्द की व्यापक व्याख्या सजग वनं रहने के अर्थ में हुई है। परिभाषा के अंतर्गत भी इसे 'सतो' (सजगतापूर्वक) का निकट पर्याववाची माना गया है जिससे केवल सजगता की प्रखग्ता का संकेत मिल्ता है। परंतु अभिधम्म ग्रंथों में इसका भिन्न व्याख्या मिल्ता है। 'विभंग' तथा 'पुग्गलप्रज्जति' में 'सम्पजानो' की निम्न व्याख्या मिल्ती है:

"सम्पजानोति तत्थ कतमं सम्पजञ्ञं? या पञ्जा पजानना विचयो पविचयो धम्मविचयो सल्लक्ष्म्खणा उपलक्ष्स्वणा पच्चुपलक्ष्म्रणा पण्डिच्चं कोसल्लं नेपुञ्जं वेभव्या चिन्ता उपपरिक्मा भूरीमेधा परिणायिका विपरसना सम्पजञ्जं......सम्मादिष्टि - इवं वृच्चति सम्पजञ्जं'।"

'सम्पजञ्ज' क्या है? प्रज्ञा, वोध. अन्वेपण, गहन अन्वेपण, सत्य का अन्वेपण, पहचान कराने वालां वुद्धि. विवेक, विभेदन, विद्वत्ता. प्रवीणता. कौशल. विश्लेपण. मनन, सूक्ष्म निर्गक्षण, उदारता, दूरदर्शिता. मार्गदर्शन, अंतर्दुष्टि, अनित्यता का संपूर्ण

'पजानना'' (प्रज्ञापूर्वक जानना) के मेल से वना है। वल्कि इससे गहराई वान्ठी समझ का संकेत मिलता है: जैसे, प्रज्ञापूर्वक ठीक-ठीक समझना अथवा पूरी समझ के साथ समग्रता से जानना। इस संवंध में वुद्ध की देशना केवल सजगता विकसित करने के लिए नहीं है वल्कि प्रज्ञा विकसित करने के लिए भी है। इसीलिए ग्रंथों में उल्लेख है:

> 'सम्पजञ्ञन्ति पञ्जा'' 'सम्पजञ्ज' प्रज्ञा है।

अट्टकथाएं (अर्थकथाएं) 'सम्पजञ्ञ' का अर्थ और अधिक स्पष्ट करती हैं:

"सम्मा पकार्गेह अनिच्चार्दानि जानातीति सम्पजञ्जे।"

जो अनित्यता के साथ (दु:ख तथा अहंशून्यता) को सम्यक प्रकार से जानता है, वह व्यक्ति प्रज्ञा ('*सम्पजञ्ज'*) से युक्त है<sup>°</sup>।

'समन्ततो पकार्गह पकतं व सविसेसं जानातीति सम्पजानो<sup>.9</sup>। जो समण्टि को प्रज्ञापूर्वक सभी दृष्टिकोण से (क्षण प्रतिक्षण हो रही घटनाओं के साथ) स्पष्ट रूप से समझता है अथवा जो (परमार्थ सन्य को) सुस्पष्ट रूप से समझता है, वह प्रज्ञा ('सम्पजञ्ज') से युक्त है।

वुद्ध ने सदा यही सिखलाया कि प्रज्ञा ('पञ्जा') से तात्पर्य होता है वस्तुओं को अनेकांगी दृष्टि से सही प्रकार से समझना। उन्होंने यह अव्दावलि काम में ली है - 'सम्मा पकारेहि-जाननं' (अनेक परिप्रेक्ष्यों में. संपूर्णना के साथ जानना): 'समन्ततो पकार्राह-जाननं' (सव आंग स. प्रकार-प्रकार से जानना जिससे कुछ भी अनजाना न रह जाय):

'सम्मा समन्ततो समञ्च पजानन्तां सम्पजानो'

जो सम्यक प्रकार से. सभी ओर से. प्रज्ञापूर्वक जानता है वह 'सम्पजानो' कहलाता है।

साधना करने वालों के लिए यह विशेष रूप से आवश्यक है कि वे वग्तुओं के मात्र सतही खरूप और वाहरी आवग्णों को ही न जानें जो कि

प्रकट ('सम्मुति सच्य') है, वल्कि अंतिम ('परमत्थ सच्य') को भी वास्तविकता के साथ सूक्ष्मरूप से जानें। अभिधम्म के अनुसार चार 'परमत्थ सच्च' (परमार्थ सत्य) हैं - चित्त, चैतसिक, रूप तथा निर्वाण। शेप सभी कुछ 'वोहार सच्च' (व्यवहार सत्य) है जिसे 'सम्मुति सच्च' (संवृति सत्य) भी कहत हैं। जव हम 'मैं', 'तुम', 'नर', 'नारी', 'पशु' सरीखे शब्दों को व्यवहार में खाते हैं तव हम उन इकाइओं के वारे में चर्चा कर रहं होते हैं जो व्यवहार में खाते हैं तव हम उन इकाइओं के वारे में चर्चा कर रहं होते हैं जो व्यवहार में खाते हैं तव हम उन इकाइओं के वारे में चर्चा कर रहं होते हैं जो व्यार्थत: विद्यमान न होकर केवल नामोदिण्ट होती हैं। यं केवल चित्त. चैतसिक तथा रूप पर आधारित प्रपंचमात्र हैं जिन्हें लोक-व्यवहार के लिए ये नाम दियं गयं होते हैं। यदि ऐसा न किया जाय तो जगढाववहार असंभव हो जाय। वग्नुत: इनकी कोई सत्ता नहीं है। ये सभी तरंगों के रूप में हैं, केवल 'निव्वान' (निर्वाण) ही तरंगातीत अवस्था है। हर विपर्श्या साधक कं लिए आवश्यक होता है कि इन अवस्थाओं को ग्वानुभूति पर उतारं। और यह कार्य 'सम्पजज्ञ' (संग्रज्ञान) के आधार पर ही हो से सकता है।

किसी साधक के लिए 'सम्पजञ्ज' का आशय होना चाहिए - संपूर्ण जानकारी। यह मानवीय प्रक्रियाओं के सभी पहलुओं के बारे में - वे चाहे चैतसिक हों अथवा शारीरिक - अंतर्दृष्टि के रूप में होगा। हमें यह समझना चाहिए कि चित्त का जव कभी किसी विषय से संपर्क होता है. यह भूतकाल के पूर्वाग्रहों के रंगीन चश्म से उस विषय को विकृत रूप से समझता है और तदनुरूप इसका मूल्यांकन करता है: इसलिए यह अज्ञान, राग अथवा डेप की प्रतिक्रिया करता है। इस प्रक्रिया में दु:ख ही उत्पन्न होता है क्योंकि इसमें प्रज्ञा का अभाव रहता है।

चित्त अगेर पर प्रतिविंधित होता रहता है और इस आगेरिक अभिव्यक्ति के कारण ही हम इसके उदय-व्यय के स्वभाव को साफ-साफ समझ पाते हैं। यही कारण है कि 'महासतिपड्रानसुत्त' में 'सम्पजञ्ज' का प्रसंग 'कायानुपन्सना' शीर्पक वाले खंड में उठाया गया है जिसमें काया के सुक्ष्म निरीक्षण की आदेशना है। शारीरिक क्रियाओं में अनित्यना की सच्छार्थ को समझने के लिए हमें उनको संवेदनाओं ('वेदना') के स्तर पर शरीर

90

भीतर अनुभव करना आवश्यक है। गहरे अंतर्दर्शी तल पर संवेदनाओं की अनित्यता की सच्याई हमें अपनी क्षणभंगुरता का वोध कराती है।

इस प्रकार '*सम्पजञ्ज'* गहरे-से-गहरे स्तर पर हमारी अपनी क्षणभंगुरता का बोध है। यह '*सति*' (स्मृति) का पर्वाववाची न होकर उसका पूरक है।

एक अवसर पर आयुप्मान साग्पित ने निर्वाण की प्राप्ति और दुःख का अंत करने के लिए सारी ग्रंथियों को खोलने वाले दशोत्तर धर्म का उपदेश दिया<sup>(</sup>। इस उपदेश के अंतर्गत उन्होंने भिक्षुओं (साधकों) को वतलाया कि 'सति' (ग्पूनि) और 'सम्पजञ्ज' (संप्रज्ञान) – ये दो धर्म वहुत उपकार करने वाले हैं'।

अन्यत्र भगवान बुद्ध ने प्रज्ञम किया कि यही मेरी 'अनुसासनी' (शिक्षा) है। इसी को स्पष्ट करते हुए उन्होंने कहा कि साधक स्मृतिमान और संप्रज्ञानी होकर विद्वार करें। और फिर यह भी समझाया कि कोई साधक स्मृतिमान कैसे होता है। वह स्मृतिमान तब होता है जब काया की अनुपश्चना करते हुए उद्योगशील होकर स्मृतिमान और संप्रज्ञानी होता है। ऐसे ही बेदना की अनुपश्चना करते हुए भी. चित्त की अनुपश्चना करते हुए भी. और धर्मों की अनुपश्चना करते हुए भी.''।

यही नहीं, एक अन्य प्रसंग में भी भगवान ने इसी वात को दोहराया है। प्रसंग यह था कि कोई साथक ग्वयं को अपना ढीप बना कर, अपनी शरण में गया हुआ, किसी अन्य की शरण में न जाकर और धर्म की अपना ढीप बना कर, धर्म की शरण में गया हुआ, किसी अन्य की शरण में न जाकर कैसे विहार करे। यहां भी उपरोक्त प्रकार से विहार करे, अर्थात चारों प्रकार की अनुपश्चना करते हुए स्मृतिमान और संप्रज्ञानी बना रहे<sup>8</sup>।

अपने जीवनकाल में भगवान स्वयं भी वही किया करते थे। जैसे 🗠

भयानक मग्णांतक पीड़ा को सहन किया – म्मृतिमान और संप्रज्ञानी

 यापाल चैन्य में आयु संस्कार छोड़ा - ग्मृतिमान और संप्रज्ञानी वर्न रह कर<sup>78</sup>।

पांव पर पांव रख कर उत्थानसंज्ञा मन में करके, दाहिनी करवट सिंह-शब्या से लेटे – स्मृतिमान और संप्रज्ञानी वने रह कर<sup>\*\*</sup>।

भगवान के परिनिर्वाण के समय तक जो साथक वीतराग हो चुके थे. उन्होंने इस घटना को सहन किया - स्पूर्तिमान और संप्रज्ञानी वर्न रह कर। जो अवीतराग थे, उनमें से कोई-कोई वांह फैला कर क्रंदन करते थे, कट वृक्ष के समान गिरते-पड़ते थे, धरती पर लोटते थे<sup>14</sup>।

'सति' (स्मृति) और 'सम्पजञ्ञ' (संप्रज्ञान) – इन दोनों क्षमताओं को संयुक्त करना '*सतिपट्ठान*' (जागरूकता में प्रतिष्ठित हो जाना) है। इसके माध्यम सं हम दु:ख-विमुक्ति के ध्येय को प्राप्त कर सकते हैं।

### टिप्पण

- उदाहरण के लिए देखिए टी. डक्यू. रीस. डेविड द्वारा संपादिन पालि-इंग्लिश डिक्शनरी (प्रकाशन - पी.टी.एस.): 'सम्पजञ्ज' तथा 'सम्पजानो' की प्रविष्टियों।
- विभङ्ग, वि.आर.आई. ५२५, पी.टी.एस. १९४: पूग्गलपञ्चलि, वि.आर.आई. ८०, पी.टी.एस. ४०
- देखिए आर. सी. चिल्डर्स झारा संपादिन 'ए डिक्शनर्रा आफ द पालि लेंगुएन' (प्रकाशक - केगन पाल लिमिटेड. लंदन, १९०९) पृष्ट ४२३. 'सम्' की प्रविष्टि के नीघे।
- ४. प + जानन = पजानन (प्रज्ञापूर्वक जानना)
- अभिधम्म अडुकथा २.१३३ (वर्मी संस्करण)
- अभिधम्म अद्रकथा १.१९२ (वर्मी संस्करण): पटिसम्भिटामग्ग अद्रकथा, ३४३ (वर्मी संस्करण)
- दीयo टीका २. ८१ (वर्मी सम्करण)
- दसुनगं पवक्खामि, धम्मं निव्वानपत्तिया।
   दुव्रवयस्तर्नाकरियाय, सव्यगन्धप्यमांचन॥ (दी० नि० ३.३५०)
- कनमें हे धम्मा थहुकाग? सनि च सम्पजञ्जञ्च। (दीo निo ३.३५२)
- २०. सनां भिक्खवं. भिक्खु विहरेष्य सम्पजानां. अर्थ वा अम्हाकं अनुसासनां। कथञ्च. भिक्खवं. भिक्खु सनां होति ? इध. भिक्खवं. भिक्खु कार्य कायानुपर्सा विहर्गत आनापा सम्पजानां सनिमा... वेढनासु वेदनानुपर्सा विहर्गत... चिनं चिनानुपर्सा विहरति... धर्मासु धरमानुपर्सा विहरति...। एतं खां. भिक्खवं. भिक्खु सनां होति। (दी० नि० २.१६०)

| The stat | TITLET |
|----------|--------|
| पानजल    | ALICA  |

- ११. कथञ्चानन्द, भिक्खु अत्तदीपो विद्यति अत्तसरणो अनञ्जसरणो. धम्मदीपो धम्मसरणो अनञ्जसरणो? इधानन्द, भिक्खु कावे कावानुपर्सी विद्यति आनापी सम्पजानो सनिमा...। (दी० नि० २.१६५)
- १२. ...थाळ्डा वंदना धत्तन्ति माग्णन्निका। ना सुदं भगवा सनो सम्पजानो अधिवासंसि...। (दाँ० नि० २.१६४)
- ?3. अथ खो भगवा चापालं चींतवं सतो सम्पजानो आवुसहारं ओग्सजि। (टींo निo २.१६९)

62

- १४. अथ खो भगवा दक्षित्रणेन परसेन सीहसंख्यं कर्ष्यास पादं पादं अच्चाधाव सनो सम्पजानो उद्वानसञ्जं मनसिकग्तिवा। (दी० नि० २.१९६)
- नत्थ यं नं भिक्ख् अर्थानरागा... यं पन नं भिक्ख् र्थानरागा. नं सना सम्पजाना अधिवासेनि...। (दां० नि० २.२३१)

# पर्रिशप्ट

पातञ्जल योगसूत्र १. समाधिपाद १. अथ चोगानुशासनम् । २. योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः॥ ३. तदा द्रप्टुः म्वरूपंऽवस्थानम्॥ ४. वृत्तिसारूर्प्यामतरत्र॥ ५. वृत्तयः पञ्चतय्यः क्लिष्टाक्लिप्टाः॥ ६. प्रमार्णावपर्चयविकल्पनिद्राग्मृतयः॥ ७. प्रत्यशानुमानागमाः प्रमाणानि॥ ८. विपर्ययां मिथ्याज्ञानमतद्रुपप्रतिष्ठम् ॥ ९. शव्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्चो विकल्पः॥ १०. अभावप्रत्यचालम्वना यूनिर्निद्रा॥ ११. अनुभूतविपयासंप्रमोपः स्मृतिः 🛙 १२. अभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निगंधः॥ १३. तत्र ग्थिती यत्नाऽभ्यासः॥ १४. स नृ दीर्घकालनैगन्तर्यसन्कागसेवित्तां दृढभूमिः॥ १७. ट्रप्टानृश्चविकविषयवितृष्णस्य वर्शाकारसंज्ञा वैराग्यम् 🛙 १६. तत्परं प्रुपख्यातंग्ंणवैतृण्यम् ॥ १७. वितर्कविचारानन्दास्मितानुगमात् संप्रज्ञातः 🛙 ?८. विगमप्रत्यचाभ्यासपूर्वः संस्कारशेषांऽन्यः॥ १९. भवप्रत्ययां विदेष्टप्रकृतिलयानाम् 🛙 २०. श्रद्धावीर्यम्मृतिसमाधिप्रज्ञापूर्वक इतरेपाम् 🛙 २१, तीवसंवेगानामासन्नः॥

- २२. मुद्मध्याधिमात्रत्वात् ततोऽपि विशेषः॥
  - २३. ईश्वरप्रणिधानाद्वा॥
  - २४. क्लंशकर्मविपाकाशचरपरामृष्टः पुरुर्पावशेष ईश्वरः॥
  - २५. तत्र निर्रातशयं सर्वज्ञवीजम्॥
  - २६. स एप पूर्वेपामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात्॥
  - २७. तग्य वाचकः प्रणवः॥
  - २८. तज्जपस्तदर्थभावनम्॥
  - २९. ननः प्रत्यक्वेतनाधिगमोऽप्वन्तरायाभावश्च॥
  - व्याधिग्त्यानसंशयप्रमादालस्याविर्रातभ्रान्तिदर्शनालव्यभूमि-कत्वानवस्थितत्वानि चित्तविक्षेपास्तेऽन्तगयाः ॥
  - ३१. दुःखदीर्मनरयाङ्गमंजचत्वश्वासप्रश्वासा विक्षेपसहभुवः॥
  - ३२. नद्यतिपंधार्थमेकतत्त्वाभ्यासः॥
  - ३३. मैत्रीकरुणामुदितोपंक्षाणां सुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावनानश्चित्तप्रसादनम् ॥
  - ३४. प्रच्छदंनविधारणाभ्यां वा प्राणस्य ॥
  - ३५. विषयवती वा प्रवृत्तिरुत्पन्ना मनसः स्थितिनिवन्धिनी॥
  - ३६. विशोका वा ज्योतिष्मती॥
  - ३७. वीतरागविषयं वा चित्तम् ॥
  - ३८. ग्वर्फानद्राज्ञानालम्बनं वा॥
  - ३९. यथाभिमतथ्यानाहा॥
  - ४०. पग्माणुपरममहत्त्वान्तोऽस्य वशीकारः॥
  - ४१. श्रीणवृत्तेरीभजातस्येव मणेग्रॅहीतृग्रहणग्राह्येषु तत्थतदञ्जनता समापत्तिः ॥
  - ४२. तत्र शब्दार्थज्ञानविकल्पः सङ्क्षेणां सवितकां समापत्तिः॥
  - ४३. स्मृतिपरिशुद्धौ स्वरूपशून्येवार्थमात्रनिर्भासा निर्वितर्का॥
  - ४४. एनयैव संविचाग निर्विचाग च सूक्ष्मविषया व्याख्याता॥

- ४५. सूर्क्ष्मविपयत्वं चालिङ्गपर्यवसानम् ॥
- ४६. ता एव सवीजः समाधिः॥
- ४७. निर्विचारवैशारद्येऽध्यात्मप्रसादः॥
- ४८. ऋतम्भरा तत्र प्रज्ञा॥
- ४९. श्रुतानुमानप्रज्ञाभ्यामन्यविषया विशेषार्थत्वात्॥
- ५०. तज्जः संग्कारोऽन्यसंस्कारप्रतिवन्धी॥
- ५१. तग्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्निर्वीजः समाधिः॥

## २. साधनपाद

64

- १. तपःग्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः॥
- २. रामाधिभावनार्थः क्लंशतनूकरणार्थञ्च॥
- ३. अविधास्मितारागढेपाभिनिवेशाः क्लंशाः॥
- ४. अविद्या क्षेत्रमुत्तरेपां प्रसुप्ततनुविच्छिन्नोदाराणाम् ॥
- ५. अनित्याशुचिदुःखानात्मसु नित्यशुचिसुखात्मख्यातिरयिद्या 🛙
- ६. दृग्दर्शनशक्त्योरंकात्मतैवास्मिता॥
- ७. सुखानुशयी रागः॥
- ८. दुःखानुशर्चा ढेपः॥
- ९. ग्वरसवाही विदुपांऽपि तथारूढांऽभिनिवंशः॥
- १०. नं प्रतिप्रसवहेवाः सूक्ष्माः ॥
- ११. ध्यानहेवास्तइत्तयः॥
- १२. क्लंशमूलः कर्माशयो दृष्टादृष्टजन्मवेदनीयः॥
- १३. सति मूलं तद्विपाको जात्यायुर्भोगाः॥
- १४. ते स्नादपरितापफ्रजाः पुण्यापुण्यऽहेतुत्वात् ॥
- १५. परिणामतापसंस्कारदुःखेर्गुणवृत्तिविरोधाच्य दुःखमेव सर्व वियेकिनः।
- १६. हेवं दुःखमनागतम्॥

१७. द्रप्टुदृश्वयोः संचोगों इयहेतुः॥ १८. प्रकाशक्रियास्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापवर्गार्थं दृश्चम् ॥ १९. विशेषाविशेषलिङ्गमात्रालिङ्गानि गुणपर्वाणि॥ २०. द्रप्टा दृशिमात्रः शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपश्यः॥ २१. तदर्थ एव दृश्यखात्मा॥ २२. क्रतार्थ प्रति नष्टमप्यनष्टं तदन्यसाधाग्णत्वातु॥ २३. स्वग्वामिशक्त्योः स्वरूपोपलव्धिहेतुः संयोगः॥ २४. तस्य हेतुरविद्या॥ २५. तदभावात् संयोगाभावो हानं तद्वशः कैवल्वम्॥ २६. विवेकख्यातिर्गवण्ठवा हानोपायः॥ २७. तस्य समधा प्रान्तभूमिः प्रज्ञा॥ २८. योगाङ्गानुष्टानादशुद्धिधयं ज्ञानदीमिराविवेकख्यातेः॥ २९. यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यान-समाधयोऽष्टावर्ज्ञानि ॥ ३०. तत्राहिंसारात्वाग्तंयव्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः॥ ३१. जातिदेशकालसमयानवच्छित्राः सार्वभौमा भहाव्रतम्। ३२. शोचसन्तोपतपःग्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि निद्यमाः॥ ३३. वितकंवाधने प्रतिपक्षभावनम् ॥ ३४. वितर्का हिंसादयः कृतकारितानुमांदिता लोभक्रोधमोहपूर्यका मृदुमध्याधिमात्रा दुःखाज्ञानानन्तफला इति प्रतिपक्षभावनम् ॥ ३५. अहिंसाप्रतिष्टाचां तत्सन्निधी वेरत्यागः॥ ३६. सन्दर्धातप्ठायां क्रियाफलाश्वयन्त्रम् ॥ ३७. अग्नेयप्रतिष्टायां सर्वग्लापम्थानम् ॥ ३८. द्रह्मचर्यप्रतिष्ठायां वीर्वस्त्रभः॥ ३९. अर्पारग्रहर्ग्थर्ये जन्मकथन्ना संवाधः॥

- ४०. शौचात् म्वाङ्गजुगुप्सा पर्गरसंसर्गः॥
- ४१. सत्त्वशुद्धिसौमनस्वैकार्ग्वेन्द्रियजयात्मदर्शनयोग्यत्वानि च॥
- ४२. सन्तोपादनुत्तमः सुखलाभः॥
- कार्यन्द्रियसिद्धिरशुद्धिक्षयात्तपसः॥
- ४४. ग्वाध्यायादिष्टदंवतासंप्रयोगः॥
- ४५. समाधिसिन्द्रिरीश्वरप्रणिधानातु॥
- ४६. ग्थिरसुखमासनम्॥
- ४७. प्रयत्नशैथिल्यानन्तसमापत्तिभ्याम्॥
- ४८. ततां हन्हानभिधातः॥
- ४९. तस्मिन्सति श्वासप्रश्वासयोर्गतिविच्छेदः प्राणायामः॥
- ५०. वाह्याभ्यन्तरस्तम्भवृत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिदृष्टो दीर्घसूक्ष्मः॥
- ५१. वाह्याभ्यन्तरविषयाक्षेपी चतुर्थः॥
- ५२. ततः क्षीयतं प्रकाशावरणम् ॥
- ५३. धारणास् च यांग्यता मनसः॥
- ५४. स्वविपयासंप्रयांगं चित्तम्य स्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः॥
- ५५. ततः परमावश्यतंन्द्रियाणाम्॥

# ३. विभूतिपाद

- १. देशवन्धश्चित्तस्य धारणा॥
- २. तत्र प्रत्ययेकतानता ध्यानम्॥
- ३. तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः॥
- ८. त्रवमंकत्र संवमः॥
- ५. तज्जयात् प्रज्ञालोकः॥
- ६. तस्य भूमिषु विनियांगः॥
- ७. त्रयमन्तरङ्गं पूर्वेभ्यः॥

- ८. तर्दाप वहिरङ्गं निवींजस्य ॥
- व्युत्थार्नानरोधसंस्कारयोरभिभवप्रादुर्भावौ निरोधक्षण-चित्तान्ययां निरोधपरिणामः ॥
- १०. तग्य प्रशान्तवाहिता संस्कारात्॥
- ११. सर्वार्थतैकाग्रतचोः क्षयांदर्या चित्तस्य समाधिर्पारणामः॥
- १२. ततः पुनः शान्तोदितौ तुल्यप्रत्यचा चित्तम्यैकाग्रतापरिणामः॥
- १३. एतंन भूतंन्द्रियेषु धर्मलक्षणावस्थापरिणामा व्याख्याताः॥
- १४. शान्तोदिताव्यपदेश्यधर्मानुपाती धर्मी॥
- १५. क्रमान्यत्वं परिणामान्यत्वं हतुः॥
- १६. परिणामञ्रयसंयमादतीतानागतज्ञानम्॥
- १७. शब्दार्थप्रत्ययानामितरंतराध्यासात् सङ्घरतव्यविभागसंचमात् सर्वभूतरुतज्ञानम् ॥
- १८. संग्कारसाक्षात्करणात् पूर्वजातिज्ञानम् ॥
- १९. प्रत्ययस्य पर्राचलज्ञानम्।
- २०. कायरूपसंचमालदग्राद्यशक्तिस्तम्भं चक्षुःप्रकाशासंप्रयोगेऽन्तर्धानम् ॥
- २१. सोपक्रमं निरुपक्रमं च कर्म तत्संयमादपरान्तज्ञानमरिष्टेभ्यां वा 🛙
- २२. मैञ्यादिपु वर्ल्जान ।
- २३. वलंपु हस्तिवलादीनि॥
- २४. प्रवृत्त्या लोकन्यासात् सूक्ष्मव्यर्वाहर्तावप्रकृष्टज्ञानम् ॥
- २५. भुवनज्ञानं सूर्ये संचमात्॥
- २६. चन्द्रे तागव्यूहज्ञानम्॥
- २७. धुवं तर्हातज्ञानम् ॥
- २८. नाभिचक्रे कायव्यूहज्ञानम्॥
- २९. कण्ठकृपं क्षुत्पिपासानिवृत्तिः॥
- ३०. कुर्मनाड्यां ग्थैर्यम्॥

परिशिष्ट

| ३१. मूर्धज्योतिपि सिद्धदर्शनम्॥                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३२. प्रातिभाढा सर्वम्॥                                                                                           |
| ३३. हृदयं चित्तसंवित् ॥                                                                                          |
| ३४. सत्त्वपुरुपयोरत्यन्तासंकीर्णयोः प्रत्ययाविशेषो भोगः परार्थत्वात्                                             |
| स्वार्थसंयमात् पुरुपज्ञानम् ॥                                                                                    |
| ३५. ततः प्रातिभश्रावणवेदनादर्शाखादवार्ता जायन्ते॥                                                                |
| ३६. ते समाधावुपसर्गा व्युत्थाने सिद्धयः॥                                                                         |
| ३७. वन्धकारणशैथिल्वात् प्रचारसंवेदनाच्च चित्तस्य परशरीरावंशः॥                                                    |
| ३८. उदानजयाज्जलपङ्क्षपटकादिष्यसङ्ग उत्कान्तिभ्य 🛙                                                                |
| ३९. समानजयाज्ज्यलनम् 🛙                                                                                           |
| ४०. श्रोत्राकाशयोः सम्बन्धसंयमाहिब्यं श्रोत्रम्॥                                                                 |
| ४२. कायाकाशयाः सम्यन्धसंयमाल्लघुतूल्समापत्तश्चाकाशगमनम् ॥                                                        |
| ४२, र्याहरकल्पिता वृत्तिर्महाविदेहा ततः प्रकाशावरणक्षयः ॥                                                        |
| 12 ग्रालपतम्प्रारमान्ययार्थवत्त्वसंयमाद्धतजयः ।                                                                  |
| ४४ ततोऽणिमादिग्रादर्भावः कायसम्पत्तन्द्रमानःभधातञ्यः                                                             |
| याः स्वान्धवासवलयजसंहननत्वानि कायसम्पत् ॥                                                                        |
| ४६ ग्रहणस्वरूपस्मितान्ययार्थवन्यसंयमादान्द्रयजयः ॥                                                               |
|                                                                                                                  |
| 11 सन्नप्रहणन्यनाख्यातिमात्रस्य संवभावाधिष्ठापृत्य संवक्षापृत्य संव                                              |
| ि जागवा जाग के प्रति क |
| ५० माज्यानिमत्वणं सङ्गमवाकरणं पुनरामण्डत्रराज्ञात् "                                                             |
|                                                                                                                  |
|                                                                                                                  |
| 1.2 नागरं मर्यावपूर्व संवधाविपयम्छल् जाता विषया                                                                  |
| ५२. सन्वपुरुपयांः शुद्धिसाम्यं कवल्यम्॥                                                                          |

# ४. कैवल्यपाद

- १. जन्मौपधिमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः॥
- २. जात्यन्तरपरिणामः प्रकृत्वापूरात् ॥
- ३. निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां वरणभेदस्तु ततः क्षेत्रिकवत् ॥
- ४. निर्मार्णाचत्तान्यस्मितामात्रात् ॥
- ५. प्रवृत्तिभंदं प्रयोजकं चित्तमेकमनकपाम्॥
- ६. तत्र ध्यानजमनाशयम्॥
- ७. कर्माशुक्लाकृष्णं योगिनम्त्रिविधमितरेपाम्॥
- ८. ततस्तद्विपाकानुगुणानामंवाभिव्यक्तिर्वासनानाम् ॥
- जातिदेशकालव्यवहितानामप्यानन्तर्यं स्मृतिसंस्कार-योरेकरूपत्वात् ॥
- १०. तासामनादित्वं चाशिपो नित्यत्वातु॥
- ११. हंतुफग्रश्रयात्म्वनैः संगृहीतत्वादेपामभावं तदभावः॥
- १२. अतीतानागतं स्वरूपतोऽम्त्यध्वभदान्डर्माणाम्॥
- १३. ते व्यक्तसूक्ष्मा गुणात्मानः॥
- १४. परिणामेकत्वाहरतुतत्त्वम्॥
- १५. वस्तुसाम्यं चित्तभेदात्तयोर्विभक्तः पन्थाः॥
- १६. न चैकचित्तनन्त्रं चेढ्रस्तु तत्प्रमाणकं तदा किं स्यात्॥
- १७. तदुपरागापेक्षित्वाच्चित्तस्य वस्तु झाताज्ञातम्॥
- १८. सदा ज्ञाताश्चित्तवृत्तवरतव्रभोः पुरुपग्वापरिणामित्वात् ॥
- १९. न तत् खाभासं दृश्यत्वात् ॥
- २०. एकसमयं चोभयानवधारणम् ॥
- २१. चिनानारदृश्ये युद्धियुद्धेरतिप्रसङ्गः ग्मृतिसङ्करश्च॥
- २२. चितेग्प्रतिसंक्रमायास्तदाकारापत्तौ स्ववुद्धिसंवेदनम् 🛙
- २३. इष्ट्रदृश्योपरक्तं चित्तं सर्वार्थम्॥

- २४. तदसङ्घ्वेयवासनाभिश्चित्तमपि परार्थं संहत्यकारित्वात्॥
- २५. विशेषदर्शिन आत्मभावभावनाविनिवृत्तिः॥
- २६. तदा विवेकनिम्नं कैवल्यप्राग्भारं चित्तम्॥
- २७. तच्छिद्रेपू प्रत्ययान्तराणि संस्कारंभ्यः॥
- २८. हानमंपां क्लंशवदुक्तम्॥
- २९. प्रसङ्घ्यानेऽप्यकुसीदस्य सर्वथा विवेकख्यातधर्ममेघः समाधिः॥
- ३०. ततः क्लंशकर्मनिवृत्तिः॥
- ३१. तदा सर्वावरणमलापेतस्य ज्ञानस्यानन्त्यात् ज्ञेयमल्पम्॥
- ३२. ततः कृतार्थानां परिणामक्रमसमानिर्गुणानाम् 🛚
- ३३. क्षणप्रतियोगी परिणामापरान्तनिर्ग्राह्यः क्रमः॥
- ३४. पुरुपार्थभून्यानां गुणानां प्रतिप्रसवः कैवल्यं स्वरूपप्रतिष्ठा वा चितिशक्तिर्रात॥

# संदर्भ-ग्रंथ

- Buddha's Philosophy, The (G.F. Allen) (George Allen and Unwin Ltd., London)
- Buddhist Dictionary: Manual of Buddhist Terms and Doctrines (Nyanatiloka) (Frewin & Co., Ltd., Colombo, Ceylon)
- Dictionary of the Pāli Language (Robert Caesar Childers) (Cosmo Publications, New Delhi)
- Early Buddhism and the Bhagavadgītā (K.N. Upadhyaya) (Motilal Banarasidass, Delhi-Varanasi- Patna)
- Gheranda Samhita (Srish Chandra Vasu) (Theosophical Publishing House, Adyar, Madras)
- Great Systems of Yoga (Ernst Wood) (D.B. Taraporevala Sons & Co. Pvt. Ltd., Bombay)
- Hathayoga Pradipika, The (Svatmarama) (The Theosophical Society, Adyar, Madras)
- Heyapaksha of Yoga, The (P.V. Pathak) (Asian Publication Services, New Delhi)
- History of Sanskrit Literature, A (A.B. Keith) (Oxford University Press, London E.C.4)

- History of Yoga, A (Vivian Worthington) (Routledge & Kegan Paul, London)
- Importance of Vedanä and Sampajañña, The (Vipassana Research Institute, Igatpuri)
- Jataka Stories (E.B. Cowell) (Motilal Banarsidass Publishers Pvt. Ltd., Delhi)
- Jhānas in the Therāvāda Buddhist Meditation, The (Mahathera Henepola Gunaratana) (Buddhist Publication Society, Kandy, Sri-Lanka)
- Kundalini Yoga (Swami Sivananda) (Divine Life Society, Rishikesh)
- Mahāsatipaţţhāna Suttam (Vipassana Research Institute, Igatpuri)
- Pāli English Dictionary (T.W. Rhys Davids & W. Stede) (Oriental Books Reprint Corporation, New Delhi)
- Patanjali's Yoga Sutras (Rama Prasada) (Munshiram Manoharlal Publishers Pvt, Ltd., New Delhi)
- Practical Yoga Ancient and Modern (Ernst Wood) (Rider, London and Dutton, New York)
- Quintessence of Yoga Philosophy (D.V. Athalye) (D.B. Taraporevala Sons & Company Pvt, Ltd.)
- Re-appraisal of Yoga, A (Georg Feuerstein & J. Miller) (Rider & Company, London)



 Sankara on the Yoga-sutras (Vol. I) (Trevor Leggette) (Routledge & Kegan Paul, London) · Science of Yoga, The (I.K. Taimni) (Theosophical Publishing House, Adyar, Madras) · Study of Patanjali, A (Surendranath Dasgupta) (University of Calcutta) Text-book of Yoga (Georg Feuerstein) • Time and Temporality in Samkhya Yoga and Abhidharma Buddhism (Brij Mohan Sinha) (Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd., New Delhi) Visuddhimagga of Buddhaghosācariya (Henry Clarke Warren) (Harvard Oriental Series -Vol.XLI) Yoga (Ernst Wood) (Penguin Books Ltd., England) Yoga and Indian Philosophy (Karl Werner) (Motilal Banarasidass, Delhi-Varanasi- Patna) · Yoga as Philosophy and Religion (Surendranath Dasgupta) (Motilal Banarsidass, Delhi-· Yoga- Immortality and Freedom (William R. Trask) (Routledge & Kegan Paul,

98

- Yoga of Patanjali, The (M.R. Yardi) (Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune)
  Yoga Stories and Parables
- (Swami Jyotirmayananda) (Miami, Florida, U.S.A.)
- Yoga-Sutras of Patanjali (J.R.Ballantyne & Govind Sastri Deva)
- Yoga-Sutras of Patanjali (M.N. Dwivedi) (Theosophical Publishing House, Adyar, Madras)
- Yoga-Sutras of Patanjali on Concentration of Mind, The (Fernando Tola & Carmen Dragonetti) (Tr. K.D. Prithipaul) (Motilal Banarsidass, Delhi)
- Yoga-System of Patanjali, The (James Haughton Woods) (Harvard Oriental Series, Vol. XVII)
- Yogavārttika of Vijñānabhikşu (T.S. Rukmani) (Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd., New Delhi)
- कल्याण योगाङ्क (भाग १०- अङ्क १.२.३) (गीता प्रेस, गोरखपुर)
- पञ्चतन्त्र (विष्णुशर्मा)
- पातञ्जलचांगदर्शनम् (श्रीनारायणमिश्र) (भारतीय विद्या प्रकाशन, वाराणसी)
- पातञ्जल योग प्रदीप (ग्वामी ओमानन्द तीर्थ) (गीता प्रेस, गोरखपुर)

| • | पातञ्जल योगभाग्य - एक अध्ययन<br>(डा. व्रह्ममित्र अवस्थी) (इन्दु प्रकाशन, दिल्ही)                        |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • | भारत के महान चोगी<br>(विश्वनाथ मुखर्जी) (अनुराग प्रकाशन, वागणसी)                                        |
| • | महामुनि पतञ्जलि – भ्रान्तियां और निराकरण<br>(वैद्य दामोदरप्रसाद शर्मा शास्त्री) (नीलकण्ठ कालोनी, इंदीर) |
| • | योग-मीमांसा<br>(स्वामी सत्यपति परिव्राजक) (आर्प साहित्य प्रचार ट्रस्ट, खारी<br>वावन्त्री, दिल्ही)       |
| • | योगसूत्रम्<br>(डा. सुरंशचंद्र श्रीवास्तव) (संवित् प्रकाशन, इलाहावाद)                                    |
| • | श्रीमद्भगवद्गीता<br>(गीता प्रेस, गोरखपुर)                                                               |
| • | सांख्यकारिका<br>(ईश्वरकृष्ण) (हरिदास संस्कृत ग्रंथमाला, २४९, वनारस)                                     |
|   | 'पालि तिपिटक' के सारे ग्रंथ (विपञ्चना विशोधन विन्यास,<br>इगतपुरी के संस्करण)                            |
| - | नेत्तिपकरण अट्टकथा                                                                                      |
|   | विभङ्ग अट्टकथा (सम्मोहविनोदनी)                                                                          |
|   | अइसालिनी (पी.वी. वापट तथा आर.डी. चाडेकर)<br>(ओरिचण्टल रिसर्च इंस्टीट्यूट, पूणे)                         |
|   | विसुडिमग्ग (संपादक-संशोधकः डा. रेवतधम्म)<br>(सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी)              |
|   | जयमङ्गलअट्टगाथा                                                                                         |

39

विपश्यना साहित्य

| Tail I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| · निर्मन धाग धर्म दी - (पांच डिप्रसीय प्रवचन)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8. 44/-            |
| • प्रवचन सागंग (गिविग-प्रवचन)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | F. 84/-            |
| • आगे पायन प्रेग्णा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3. 641-            |
| • जग अंगर्वीप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8. 40/-<br>8. 80/- |
| • धर्मः आदर्श जीवन का आधार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5. 236/            |
| • निरिटक में सम्पक संयुद्ध, भाग-२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5. 00/-            |
| • धाग्ण करें नो धर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8. 14/-            |
| क्ता बुद्ध दुक्यावरी थे?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | R. 80%             |
| • मंगन जेगे गृदी जीवन में<br>• धम्पयाणी संवड (पानि माथाएं एवं दिंदी जनू.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Fi. 80%-           |
| " वन्त्रवन्ता संग्रह (बाल नावाए एव किंच अपुर)<br>" विपरधना पर्याहा म्याग्रिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 5. 200/-           |
| ावरत्यना पराडा न्यागया<br>• स्तरप्रार भाग १ (दाँव एवं मन्द्रिम निकाय)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ¥. 94/-            |
| पुरासारं भाव १ (संयुत्तनिकाय)<br>• सुत्तसारं भाव २ (संयुत्तनिकाय)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | F. 40/-            |
| • स्नसार भाग ३ (अंग्लर एवं सुरवर्तिकाय)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5. ruj-            |
| े धन्य यावा!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ¥. 34/-            |
| • जन्यार्गामत्र सत्यनागवण गांधन्या (व्यक्तित्व और दूर्गित्व)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5. 40%             |
| • पानंजन योगमुत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5. 40/-            |
| • आहुनेष्य, चाहुनेष्य, अंजनिकरणीय - हॉ. ओग प्रकाश जी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | N. 30/-            |
| • गजधर्म [कुछ ध्रिन्दांसिक प्रसंग]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8. 34/-<br>8. 34/- |
| • आत्म कथन भाग-१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | R. 20/-            |
| • नोक गुरु बुद्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5 64               |
| ° देश दी सार्वय सुग्सा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | N. 06/-            |
| • गणगाम दी गुरुता केले ही!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | a. 201-            |
| • आक्यों और प्रतीनयों के मजनंत्र का विनाल क्यों हुआ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5. 124-            |
| • अंगलर निवाय, भाग म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | F. 10/-            |
| वंडीय कागगृह जवपुर, विपश्यमा का प्रथम जेन शिविर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 5. 44/-            |
| वियायनाः सोकमन भाग-१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8. 84              |
| • विपश्चनाः : नोकमन भाष-२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | N. 20/-            |
| ' গ্রন্থান গলবঁর জীবস                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5. 44/-            |
| मंगन हुआ प्रधान (सिंदी दोवे)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Fi. 2/-            |
| . ua action                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7. 1/-             |
| विपन्त्रमा क्यों?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7. 40              |
| समार आगेफ के अभिनेम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7. 201-            |
| आवार्य श्वी सन्यनागवन्त्री गोवन्क्त का संशिम जीवन योग्वव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5. 24              |
| sten fan af?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5. 901             |
| শহুস্তর মাথে                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | N. 26)-            |
| ' मोतन बुद्धः जीवन परिवय और शिक्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ti. 901-           |
| भगवान युड की साम्प्रदायिकना-विधेन शिक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | R. 330/-           |
| ' ৰুত্ত জীৱৰ বিধায়না                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | E. 14-             |
| भगवान बुड के अवधायक महामोगाल्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ¥. Chi+            |
| कत बुद्ध बालिक थे?<br>तिवरक ये सम्प्रक चंतुत. (६ आयों में) भाग-१ म. ४५/, आग-२ म. ५६/, आग-३ म. ५६/,<br>आग-इ म. ४५/, आग-६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                    |
| तिरेपटक में सम्प्रक संयुद्ध. (६ आयों में) भाग र म. ४५/, भाग र म. ४५/, भाग र म. ४५/, भाग र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 5 6241-            |
| भाग हु यो महान विदा विरागका का उड़का और दिस्ता (११६ विज्ञे का संडा) मॉजल्द<br>मनामावर बुद्ध यो महान विदा विरागका का उड़का और दिस्ता (११६ विज्ञे का संडा) मॉजल्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | N. 801-            |
| महामानव बुद्ध दी महान विदी विवश्यक का उद्देश में 'अव')                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | R. 2 Cuj-          |
| भगमानव दुँदु को महान रुखा रहामा<br>भगगान दुँदु के महाया इस्टायस्थान (शुक्रागदारियों में 'अग्र')<br>भगगान दुँदु की महान निवा विपरन्ता का उद्दाम और विकास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5, 661-            |
| मरामानव बुड की महाब विद्या विद्या विद्या के उद्दि के कि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3. 361             |
| भगवान बुर्ख के अंत्रउपसक अनायप्रिंग्टक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5. 36/-            |
| भगवान बुद यो अन्नधाविका किसागीतमी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5. 240             |
| विस गुल्वीन गुरं हन्यक आखरक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | R. 3%/-            |
| सुनियों की गत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8. 84              |
| विधारत नियारमात्रा<br>मराधरात संतित्र विजियस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8. 3%/-            |
| मन्द्रमंत्र साम् । विजयतः एवं दिवी)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | T. 1101-           |
| बुडगवम्पनामावया (माव प्र कार्यमाक)<br>आवन्द - धगधान बुड के उपम्याक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | T. 00/-            |
| জানন – মনহান বুট জ উপস্পত<br>টনি হা হয়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8. 441-            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8. 241-            |
| पग्व नपथी थी गपरित जी<br>प्रयोगन बुद्ध ही अग्राप्तिकाए युज्यूनग एवं सामावनी नया उत्तगनन्द्रभाता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 5. 65%-            |
| विवयण् बुद्ध का तायरणाव्यक के विवयण्ड के व | 8. Sef             |
| वियाजन प्रदेश साम भाग - रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8. 24-             |
| आदर्श दर्धाव मकुर्वावता एवं महुन्माता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5. 341-            |

| • १२ हिंदी पुग्निकाओं का संह                                                  | 8. 24/-            |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| • धम्म-वंदना (पानि गाधाएं, बिदी अनुशाद)                                       | 5. 84/-            |
| <ul> <li>धम्मपद (ग्रेजीधन बिडी अनुवाद संदिन)</li> </ul>                       | 5. 841-            |
| • मधर्सांतपद्वानयुत्त (समीक्षा एवं भाजानुवाद)                                 | 5. 44/-            |
| • महामानियद्वानसून (भाषानुवाद)                                                | 5. 34/-            |
| • बुडगुणगाधाको (पानि)                                                         | 7. 30/-            |
| • युद्धग्रहम्सनामावनी (पानि)                                                  | 5. 24-             |
| • রাগ্দির আঁৰ                                                                 | 5. 64-             |
| • प्रार्गभक पानि ही हुंजी                                                     | \$ 40/-            |
| • जागे ग्वेगो जगन में (राजस्थानी दूस)<br>• परिभाषा धरम में (राजस्थानी)        | F. 84/-            |
| ે પ્રાથમથા પ્રત્ય વ (ગળવાય)<br>• પ ગળવ્યાની પુષ્તિષ્ઠાઓં ઘા સેટ               | 5. 20/-            |
| · विश्व विश्वायना मनुष का संदेश (बिंदी, मगरी, अंग्रेजी)                       | 5.4-               |
| मतदी                                                                          | 8. 201-            |
| • अगण्याची काम                                                                |                    |
| • जागे पावन प्रेरणा                                                           | 5. 00/-            |
| • प्रचलन सागज                                                                 | 5. 201-            |
| • धर्मः आदर्श्व जीवनाया आधार                                                  | 5. 80/-            |
| • आगे अंतर्वीय                                                                | 5. 80/-            |
| • निमंड धाग धर्माची                                                           | 5. 44-             |
| • महामनिरहानसुन (भारानुबाद)                                                   | 7. 84/-<br>7. 84/- |
| • पहासनियहानसुन (समीक्षा)                                                     | 5. 101-            |
| • मंगरमय गृहम्प-जीवन                                                          | 5. 801-            |
| भगवान द्वांची सांप्रधायिकना विसेन जिकवणुक                                     | Ti. 201-           |
| - बुद्ध गावन-गद्ध महस्र                                                       | 7. 330/-           |
| ्रानंदाच्या साटेवर                                                            | Ti. 140/-          |
| <ul> <li>আব্দ বাহৰ মানৃ-&gt;</li> <li>অবহন সাহবিয় জীৱছা</li> </ul>           | 5, 40/-            |
| • DESIGNARY MARKED From From From From From From From From                    | 5. 20/-            |
| • मयामानव नुडायी ययान विद्या विपत्रवनाः उगम आर्थण विष्ठात<br>• म्येक गुरु बुड | 5. 224/-           |
| • नहान्द्र भाषा                                                               | 5.05/-             |
| • प्रमुख वियरवनावार्य श्री सन्यनागवनजी गांवंद्य यांचा सीक्षल जीवन-परिषय       | 5. 12/-            |
|                                                                               | ¥. ?4-             |
| • प्रदर्शन सागंश                                                              |                    |
| • धर्मः आदर्श जीवननो आधार                                                     | 5. 84/-            |
| • महाग्रांत्वद्वानमून                                                         | 7. 40/-            |
| • आगे अंगवीय                                                                  | म. २०/-            |
| " धाग्य करे नो धर्म                                                           | 5. 34/-            |
| • जाने पावन प्रेग्वा                                                          | K. 30/-            |
| क्य पुत द्वारदी थे?                                                           | F. 100/-           |
| • विदयवना सा बादे ? (पूब्लिका)                                                | R. 30/-            |
| मया अये पूर्व जोवन म                                                          | ग. ०२/-            |
| • नियंग पान यनं की                                                            | 8. 14-             |
| • ব্র্যাবন বিমাহনা<br>• নাজ দুদ বুর                                           | H. (4/-            |
| • भगवान युद्ध की सामदाविकना विधीन विधन                                        | 5. 130/-           |
| • सपार अठांक के अधिगंग                                                        | 5. 10-             |
|                                                                               | 7. 34/-            |
| • ৎ আর্থ আঁক নির্মায়ণ (শ্রমিত্র) সন্য পাথাসৌ দ                               |                    |
| • हिम्फोर्स समर्गत (नॉमक)                                                     | 5. 201-            |
| • वंगित्रम क्लो अफ धम्म (लॉमड)                                                | 8, 30/-            |
| • मगुन जग गरी जीवन में (नेपत)                                                 | 8. 24/-            |
| • प्रवेदन सामंत (बंगानी)                                                      | 7. 34/-            |
| • धर्म आदर्भ जोवन का आधार (बंचार्क)                                           | 8. 34-             |
| • महमानच्यानमल (बनान्ध्र)                                                     | ¥. 10/-            |
| • प्रवधन ताणंश (मनवानम)                                                       | 5. 90%             |
| • नियंत दांग धर्म हो (मन्यानम्)                                               | T. T.              |
| ् अल का हुनर (उद्द)                                                           | 75. 84/-           |
| • धर्मः आर्था जीवन का आधान (पंजाके)                                           | 5. 34/-            |
| • বিশ্বর মান মনারী (বসারী)                                                    | 7. 40              |
| पालि तिपिटक सेटः                                                              | 6. 30/-            |
| अहुतर्गनचाव (अजिल्ड) (१२ प्रंथ)                                               |                    |
| tatalfata - tiz ? (e tin)                                                     | H. 1400/           |
| दीर्धनिकाय अभिनवदीका (गमन) (भाष ? और २)                                       | 8. 4500            |
| the start and share sh                                                        |                    |

## **English Publications**

|                                                                                                                 | in Guisin *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| · Sayagyi U Ba Khin Journal                                                                                     | Rs. 225/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>Key to Pali Pri</li> </ul>                   |
| <ul> <li>Essence of Tipitaka</li> </ul>                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · Guidelines for                                      |
| by U Ko Lay                                                                                                     | Rs. 130/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | of Vipassana                                          |
| <ul> <li>The Art of Living</li> </ul>                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <ul> <li>Vipassana In G</li> </ul>                    |
| by Bill Hart                                                                                                    | Rs. 90/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <ul> <li>The Caravan of</li> </ul>                    |
| The Discourse Summaries                                                                                         | Rs. 60/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · Peace Within C                                      |
| · Healing the Healer by Dr. Pau                                                                                 | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | • The Global Pag                                      |
| Fleischman                                                                                                      | Rs. 35/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Oct.2006 (Engl                                        |
| · Come People of the World                                                                                      | Rs. 40/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . The Gem Set In                                      |
| · Gotama the Buddha: His Life                                                                                   | and His                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . The Buddha's N                                      |
| Teaching                                                                                                        | Rs. 45/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Teaching                                              |
| . The Gracious Flow of Dharma                                                                                   | Rs. 40/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · Acharya S. N. C                                     |
| Discourses on                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | An Introduction                                       |
| Satipathāna Sutta                                                                                               | Rs. 80/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · Value Inculcati                                     |
| • The Wheel of Dhamma Rotate                                                                                    | sRs. 850/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Self-Observatio                                       |
| · Vipassana : Its Relevance to                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · Glimpses of the                                     |
| the Present World                                                                                               | Rs. 110/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | · Pilgrimage to th                                    |
| Dharma: Its True Nature                                                                                         | Rs. 115/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dhamma (Hard                                          |
| • Vipassana : Addictions                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · An Ancient Pat                                      |
| & Health (Seminar 1989)                                                                                         | Rs. 115/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | · Vipassana Med                                       |
| . The Importance of Vedana and                                                                                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | the Scientific W                                      |
| Sampajañña                                                                                                      | Rs. 135/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>Path of Joy</li> </ul>                       |
| <ul> <li>Pagoda Seminar, Oct. 1997</li> </ul>                                                                   | Rs. 80/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • The Great Buddh                                     |
| Pagoda Souvenir, Oct. 1997                                                                                      | Rs. 50/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Noble Teachings                                       |
| <ul> <li>A Re-appraisal of Patanjali's</li> </ul>                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | & Spread of Vipa                                      |
| Yoga- Sutra by S. N. Tandon                                                                                     | Rs. 85/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <ul> <li>Vipassana Med<br/>Relevance to th</li> </ul> |
| • The Manuals Of Dhamma                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (Coffee Table E                                       |
| by Ven. Ledi Sayadaw                                                                                            | Rs. 205/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . The Great Budd                                      |
| • Was the Buddha a Pessimist?                                                                                   | Rs. 65/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Teachings I DC V                                      |
| 8 Brushalagiaal Effects of                                                                                      | 2 and a start                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | of Vipassana (In                                      |
| Vipassana on Tihar Jail Inmak                                                                                   | sRs. 80/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | • Doddhagunagal                                       |
| · Effect of Vipassana Meditation                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (in three scripts,                                    |
| Quality of Life (Tihar Jail)                                                                                    | KS. 1004                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <ul> <li>Buddhasahassat</li> </ul>                    |
| 8 Engthe Danefit of Many                                                                                        | Rs. 160/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (in seven scripts                                     |
| <ul> <li>Manual of Vipassana Meditati</li> </ul>                                                                | onRs. 80/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | · English Pamphi                                      |
| Realising Change                                                                                                | Rs. 140/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | · Set of 10 Post C                                    |
| • The Clock of Vipassana                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | a Cotoma the Buc                                      |
| Has Struck                                                                                                      | Rs. 130/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | and His Teachin                                       |
| . Meditation Now : Inner Peace                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · Meditation Now                                      |
| through Inner Wisdom                                                                                            | Rs. 85/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | through Inner W                                       |
| . S. N. Goenka at the                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · For the Benefit                                     |
| United Nations                                                                                                  | Rs. 25/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Many (French)                                         |
| <ul> <li>Defence Against External</li> </ul>                                                                    | - 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . For the Benefit                                     |
| Invasion                                                                                                        | Rs. 10/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Many (Spanish)                                        |
| . How to Defend the Republic?                                                                                   | Rs. 6/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . The Art of Livin                                    |
| . Why Was the Sakyan Republic                                                                                   | Rs. 12/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · Path of Joy (Ge                                     |
| Destroyed?                                                                                                      | Rs. 65/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Spanish, French                                       |
| <ul> <li>Mahāsatipaţihāna Sutta</li> </ul>                                                                      | Rs. 95/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                       |
| Pali Primer                                                                                                     | KS. 9.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                       |
| the second se | and the second sec | the for antition and                                  |

Rs. 55/imer the Practice Rs. 2/-Re 1/-Tovernment ( Dhamma Rs. 90/-Rs. 10/-Oneself oda Souvenir 29 Rs. 60/lish & Hindi) n Gold Rs. 75/-Non-Sectarian Rs. 15/-Goenka Rs. 25/ion through Rs. 35/-Buddha's Life Rs. 330/he Sacred Land of Rs. 750/-(Bound) Rs. 100/h litation and Rs. 15/-Vorld View Rs 200/ha's The Origin Rs. 160/assana (Small) litation and Its c World Rs. 800/-Book) Iha's Noble Origin & Spread Rs. 650/-B) thävali Rs. 30/amävali Rs. 15/-(z Rs. 11/lets, Set of 9 Rs. 35/-Card ddha: His Life Rs. 50/ng (French) : Inner Peace Visdom (French) Rs. 80/of Rs. 195/of Rs. 190/-Rs. 130/ng (Spanish) rman, Italian, Rs. 300/-6)

संगतः विपल्यना वित्रोधन विष्यातः, धम्प्रनिरं, इपनपुरी-१२२४०३, जि. वांधिक, महाराष्ट, फोतः ०२९९३-२८९०७६, २९४०८६, २४३७१२, २४३२३८, फेलाः ०२९९३-२४८१३६, (र्वाधन पार्त्यंच प्रायाओं में अनुपारित विरध्यना सर्वरत्य, स्वानीय केंद्रों पर उपनच्य हे ) Email: vri\_admin@dhamma.net.in; विरायस्या विश्वेषक्ष विक्यास्य के प्रायनस्य अस अस्वित्याहरू की स्वरीवे का स्वलते हैं। कृष्या देखों अल्पल.vridhamma.org

## विपश्यना साधना केंद्र

विध्यभर में विषध्यना के निम्नसिक्षत केंद्र हैं। इन बेंद्रों पर प्रायः हर माह दस दिवसीय आवासीय शिविर आयोजित होते हैं। इच्छरू व्यक्ति किसी भी केंद्र से भाषी जितिर-कार्यक्रमों की जानकारी प्राप्त करके, अपनी सुविधानुसार राष्मितित हो सकते हैं: -

प्रपूरा वेंद्र = धम्मविरि, धम्मतपोबन : विपश्यना विश्व विद्यापीठ, इयतपुर्ग-४२२४०३, जाजिक. फोन: [९१] (०२५५३) 288035. 288065. 283352, 283236; WHI: 02443-288235. Website: www.vri.dhamma.org, Email: <info@giri.dhamma.org> (केवन कार्यानव के समय अर्थात स्वद १० बजे से सार्य ५ बजे नव).

धम्मनासिकाः संपर्कः ?) नाशिक विपश्चना केंद्र, म.न.पा. उत्वयुद्धिवरण केंद्र के सामने, शिवाजीनगर, सातपुर, (पांग्ट-YCMOU), नाजिक-४२२२२२, संपर्क: फोन: (०२५३) ६५१६-२४२, ३२०३-६७७, मोबाइन्ड: SCREWARRY, Email, info@nasika.dhamma.org

प्रम्पतीत्वाः धम्पतीत्वा विपश्वना केंद्र, जीवन संध्या मंगत्र संस्थान, मानोधी युद्धाधम, सीरगांव, पांस्ट पडणा, ना. भिवंडी, जि टापे ४२१२०१ (सडायनी मध्य रेल्वे स्टेशन के पास). online registration www.sarita.dhamma.org Email: registration Email: dhamma.sarita@gmail.com, info@sarita.dhamma.org, 4141. 12+ 16221-41236, 33963-24664, 35963-24666. (वाचीनच का समय सुवद ८ वजे से दोपढर १२ साथे ४ से ६ वजे सक). संपर्कः मोवा. १९१- ७७९८३-२४६५९, 35163 24065.

धम्मधन्योतः मनमाड वियन्यना बेंड, अनकाई किंग स्टेशन के पास, पो. अनकाई, सा. येक्या, जि. नाजिक-४२२ ४०३ संपर्कः (०२५९१) २२५१४१-२३१४१४.

धव्यवाहिनीः मुंबई परितर विपश्चना केंद्र, गांव मंदे, टिटवान्ध्र (पूर्व) कत्याण, जि. टाणे, संपर्कः संपर्कः मोवाईनः ९७०३० ६९९७८ केवन कार्यान्य के दिन- १२ से सार्य ह नक.

धम्पसाहेनः विपन्त्रना वेड, नार्तडा खुल के पास, वानगई गेड, सुधाय टेफडी, उल्लासनगर-४२१००४, जि. टान, महाराष्ट्र धम्मरितनः विवायना तापना केंद्र, सयाजी क या जिन मेमेप्रियन ट्राट, कांट में, ९१ए, सेक्टर २६, पार्शासक दिन, सीधीडी वेनापूर, वर्त मुंबई ४०० ६१४, घोन. (०२२) २५४२ २२७०. Email: dhammavipula@gmail.com

धम्मपत्तनः एम्में ३ वर्ण्ड के पास, गोगई शाही, वीगवर्ण (पश्चिम) गुंबई - ४०० ०९१ ख्वस्थापक, फोन: (९१) (०२२) २८४५-२२३८, ३३७४-७-०१, मोवा. ९७७३०-६९९७५, (सुवह ११ से सार्च ५ वजे नक); टॉल-फिक्स: (०२२) 2356 5429 Email: info@pattana.dhamma.org; Website: www.pattana.dhamma.org

धन्यसोवरः धानेश विकश्वत्र वेड, गेट नं १९९, इंडरगांव जनमुद्धिकरण बेंड के पास, मुपी, निष्ठी ४२४ ००२. जिला- घुछे, (०२५६२) २०३४८२, ६९९५७३. मोया. ९२२५४-६१०२१. संपर्का फोन: २२२८६१. nim. 19225 05526, 16222-59828, 18225-55102. Email: info@sarovara.dhamma.org

पम्पानन्दः पुत्रे विषयना वेड, मरकल गाँव के पास, आलंदी से ८ कि.मी. मोवा, वार्याचय ६२०१३-३५६६८. व्यवस्थारेक मोधा. १९२०१ ८२८०५, संपर्क पूर्व विपत्रवन् समिति, नेटम स्टेडियम के सामने, आनंद मंगत कार्यानय के पास, वारावाही, यूने-४११००२, फोन: (०२०) २४४६८९०३, २४४३६२५०; टेनि,फेल्स:

erreets. Email: info@ananda.dhanuna.org Website:www.pune.dhamma.org; धम्बर्ग्यः संबद्धः पूर्वे विवत्यना समिति, दादावादी, नेन्छ स्टोंडयम के सावने, आनंद मंगन वार्यांक्य के पास. पुचे बहर्ड्ड होत: (0२०) २४४३६२५०, २४४६८९०३, हेझा: २४४६४२४३; info@punna.dhamma.org Email:

धन्याउवः संस्थित दिपालवा अनुतंधान वेड. रामलिंग रोत. आगते पार्ड, आगते, ता. रातकणगते, ति. कोन्द्रापुर, दिनः المعادية مرام مرام مروم مروم المعادية المعاد المروم المعالية المروم المروم المروم المروم المروم المروم المروم ا संबद्धेः कार्यानयः २१०१/१९ इ. अयरिह अवार्यये, मध्यीनगर, बोल्दायुर ४१९००५, स्रोनः(२३१) २५३०९९६.

पण्यवसुरुवः विपन्नवा सापना केंद्र, ह्यारग्येङ् फाटा, तेल्याग ४४४१०८ वि. आरोजा, संपर्कः १) विरायना धीर्तटवन ट्रस्ट, क्षेणीय, अपना याजार, मन रोड, इंग्लांय, जि. युवडाना, पांतः १५७९८-६ ३८९०, ९८८१२-०४१२५, २) धी मलंड सिंह aner, Hage 98222 - Cieso, Email: info@anakula.dhamma.org

प्रभागवाः विषयमा सम्मा केंद्र, सान - अनवपूर, पा. विषयमध्ी, मून रोड, पंडपुर, Email: dhammaajaya@gmail.com संबद्दाः १ धी धर्म्द, सुरान नगर, नरीनादाम याई नं. २ ति. पंडपुर जिन-४४२४०२, संबद्धः ८००३२६३०५०, १४२१७-२१००६, २) श्री प्रॉनिस्टमन पार्टन, संवाहनः ९४२२७-२१००६. धम्पपत्नाः संपर्कः भी. रोगके, तिद्धार्थं सामायदी, यदननाठ, ४४६५००१, फोनः १४२२८-६५६६१.

धनपुननः हिराइतन साधना समिति, स्तनिनगर, ऑगव्हार व्होधनी, बारेरेवा सपरुइत के याम, ति. जनमांग, पुसावन asusas, Email: info@bhusana.dhamma.org, Heis siar. १८२३९-१४०५६. ध्यम् प्रदेशाः अपना अन्तर्राष्ट्रीय दिवायन समिति, "गुजरुत" २ गुराया नगर, जातना गेह, औरंगावाइ ४३१००३

(भीगनावाद वे सार्थ गेड, पर २० फिलांभीटर दुगेपर, रायमड डायेस ५०० मी. अंनगपर केंद्र का योर्ड 20

वान्यताः कार्युत विवत्वज्ञ हेड - माहरारां यांव, नागपुर कामेद्रवा रोड केयात, पायपुर: संबर्धः कोन: ००१२ २ अप्टर्टर. artoles un eraseortee; tan eratert Email: info@naga.dhamma.org वण्यपुर्वतेः संगतः १) श्री चानवरं, एवायनं मन्त्रो प्रम्य प्रदिशय संस्ता, सुरात्मवर, नारापुर-१४, कोतः (०३१२)

३६३०११५, फेल्स: ३६५०८६७. मांख, १४२३१-३९३३१ २) सुरेस गाउन: २६३२९१८, मोणा

धम्म अमरावती : विषश्यना केंद्र, सॅविनी मोगग, यो. भानरोडा, ता जि. अमगवनी संपर्कः थी विशोर देशमुख् हाम डॉ. सी. रूमन ग. मवर्ड. ४४ रूमनपूर्ण कांग्रेसनगर, अमरावनी-४४४६०६ फोन: (०७२१) २६६२१.५९. मोवा. 3335520589

धम्परमुपाः विषश्यना केंद्र, नियरा पोस्ट झड़की. ता. संग्रु जि. वर्धा संपर्कः १) श्री एवं सी यांगे, मोवा. ९३२६७३२५५०. Email-श्ची काटव. मावा. 3500583986. 2325332489. 5) dhammavasudha@yahoo.com.in

पष्प छत्तपतिः फलटन, सानाग, मदागण्ड

- पम्म आवासः सातुर विपश्यना समीती, आग. दी. ओ आफीस के पास, यसंत वियार घालोनी, वामलगाव गेंड. नानूग-४१३५३१ संपर्कः १) श्री ज्ञाग्यावास भूनदा, मोबा, ९६७३२५९९००, ०२३८२-२५९२८८, २) श्री आस्त्राज कामदार, मोचा. १९७०२-७७००.
- धम्य निरंतनः विषश्यना साधना केंद्र, नेरनी कशता धाम नेरनी. (नार्टेड से ५ कि. मी. की दुरी पर) संपर्क: १) शी एस. एन. ऑगरे, मोबाइल: ९४२२१८९३१८. २) डॉ. कुलकर्णी, फोन: (०२४६२) २५२६५९. मोबाइल: ९४२२१७३२०२.
- धम्मथतीः विपश्यना केंड, पो.या. २०८, जयपूर-३०२००१, राजस्थान, फोन: [११] ०१४१-२६८०२२०, मोवा o. 95 904 09 409, 09 5076. VCK15, WRI: 2495763. Email: info@thali.dhamma.org
- धम्ममरुपताः दिपश्यना सापना केंद्र, मर्जारया रिसोर्ट के पीछे, पान-धौपासनी गीफ रोड, धोरज, जोपपुर-३४२००९, मोवा. +82-9626232220 \$IH: +92-992-956834. Email: +92-93280232224. info@marudhara.dhamma.org संपर्क की नेनीयंद भंदांगे, ४१. अजीक नगर, यात्र सेंक गेद. जोचपूर-३४२००३. मोया. +९१-९८२१०२३६२१.
- मम्मयुव्यवः धृरू (गजस्थान) युव्यव भुषी विषश्यना इस्ट, बनंगी रोड, (धुरू से ६ कि.मी.) युव्र (गजस्थान): मेवर्कः १) शी धवण कुमार फुल्मारी, सी-८६, सामुदावीक भवन के पास अग्रसेन नगर, घूब, मोवा. ०९४१४६-८६०६१. Email: gk.churu@gmail.com २) थी गुरेश राजा. १५ ईरिंग कालेनी, वनी पार्क, जयपुर, मोवा. ९४१३१-५७-५१. Email: sureshkhanna56@yahoo.com
- धम्मअवरागर : विषञ्चना केंद्र, धीर नेजाजी जगर, दीगाई, अत्रमेर-३०५००३; फोन: (०१४५) २४४३६०४, संपर्कः थी sugar-seare, everegare, cooppeeves. Email: 975121 वेरवान. मावा. kailashbairwal@yahoo.com
- धम्मयुष्करः विधायना केन्द्र, प्राय रेवन (केलेज), पुकार पर्वनगर रोत, पुकार, ति आत्रवेर, मोवा. +९१-९४१३३०७४७०, फान: +९१-१४५-२७८०५७०, संबर्ध: १) थी गृह नोपनीयान, मोवा. ०९८२९०-३१७७८, Email: info@toshcon.com २) श्री अनित धारीवार, मांचा, ०१८२९०-२८२३५, फेला: ०१४५ २३८७१३१.
- धन्यतीना शिवश्वता साधवा संस्थान, राठका गाँउ, (निष्मोड पोर्गिंग पोस्ट के पास) वन्त्रभगड्र सोहना गंड, (सोहना से १२ विमी.), जिला- गुलगांव, सोतना, मॉग्याचा, मोवा. १८१२६५५६९, १८१२६८१४००, (वलामगुः और सोलना से यस उपनवा है।) संपर्कः विपरम्बा साधना संग्यान, रुम न. १०१५, १० था नज, हम्मुइंट्रमोदी ट्राय्स, ९८ वेट्स जेस, वर्ड दिल्ही-११००१९, स्रोव: (०११) २६४८-७०५, २६४८-७०५२, २६४५-२७७२, केस्स: २६४७०६५८.

धम्पयानः विषयम् सापन् वेत्र, कम्पातपुर, त्रि. सानीपन, हरियाणा, स्नि-१३१००१, मोया. ०९९९१८८४५२४, संपर्कः

धम्मकारणिकः विषय्यता सामना संस्थान, गळागंट महत्र के प्रसा, गांव नेतन, राज सैनिक महत्र कृतपुग. करनात-१३२००१: संपर्कः श्री वर्षा, ५, इन्हिन वार्गानी, एव वी.आई के पास, करनान-१३२००१, देनी केसा ofce-seusers, seusers, mai, estescotor, Email: info@karunika.dhamma.org;

पण्पनिवरः । विषायत्र विपश्यना वेंत्र, धरमकोट मेडल्पेडलंज, धर्मद्रतना, जिनाः डांगत, तिनः ३८६२३९ (ति. घ.). धतिः 013266270612, 01326278060, (प्रेडीयरण के लिए कोन साथ ह से 4) Email:

धम्माहितः स्वतान्व आध्यामाध्य प्रमु धम्माहितः देवसूर्व विध्यया वेड, जननन्वाया गांव, देवसूर्व कॅन्ट्र तथा संतृत्व देवी धॉरर के प्रज, टेटराइन २८८००१. थोन: • इन्यूय स्थम्पना बड, जनानवात्रा याय, दस्तरूप के मा थोन: • इवे ६ २१०४५५६, २३१४१८८, संबर्ध: १) औ भटामे, १६ देशोर विजा, एउटता सेह, इटराह्व २४८००१. धोतः (१२२५) २३२५१८५, किसाः २३१५८०, २) थी दुता, धोतः २६५३३६६ Email:

षण्युरस्पीः वैतनन विवस्यता सापना बेडः कटन बाईयम गेड. युजा इंडर काहेत्र के मामने, मानमी, निन-२७१८ का ठोत्। (avaaa) attesse even an see an an is, info@suvatthi.dhamma.org erts al weit

धण्यवस्यायः स्वयन्त्र विषयया वेत्र, अर्था शेर, वस्त्री वर ताताव, वयन्त्र-१२३२७२ यांवः (०५२२) २९९८७२७ स्वयन्त्र मनीयर, मातन हेवीचा, मावार्ट्यः ०९४१५० ३६८९६, ०९४१५ ३५१०७३ Witt, ovas evenase, Email: info@lakkhana.dhanma.org stet: s) di da, n sos suze कोईम अन्यर्थरन, विश्विदि संहत के दीने, अन्यत्वन, नहानक्र-२२६ ००५, (उ.म.) घोन नि.

(0133)-363 4500, 1111, 013349 05353, 014940-35015, 09874549043. धन्यपतः वेतन विकश्वता वेंड. आनंदगड, यो. संस्वाकरी १८६११०, हिता. सींशवायुर. योत. ०१८८२-७३२३३३.

Harrs teter arece. Email: info@dhaja.dhamma.org

धम्म निकारः नई हिल्ली जेत न. व हिस्तर, केन्द्रीय कारापुर, मई हिल्ली

वन्यवस्त : विद्यवन्ता नापना वेंड, राग्येपुर गांव, से, विचरी, सोवेपुर, (तारनाय), वागायती, मोवाः ०९३०८०९३९८५, statestest, Email: info@cakkadhamma.org (meny sfara i steffer &) itel. ?)

२९२३२२३२२३३, Email: info@cattadhamma.org (साराय २० स साय ६.) २) को इन आवर की जानगर. CC-0. कि स्वार्थ के स्वा CC-0. कि स्वार्थ के स्वार

- धम्बदन्याच । बजनुर, अंतर्गद्रीच विश्वस्वत सायमा केंत्र, दोडी पाट, हनुपान मंदिर के पास, गोव एमा, पो. रूमा, ध्रामपुर नगर: २०९४०२, (सेन्द्रज रेतचे स्टेजन से ३३ किठ मेंठ एवं रमादेंगे पौराग से १५ किठ मेंठ दूरी पर मियन) खोन: ०१३८८-५४३७९३, ०३३८८-५४३३९५, मंगव. ०८९९५८८०१४९. Email: dhanma kalyana@gmail.com, संपर्क: १) की अज्ञेक साह, मंग्या. ०९८३९१-३८०८४, २) डा. जा. वी न्यत, मंग्य. ०४९४००१-३४२३६,
- ध्यसिन्युः सच्छ विषम्यय सेन्द्र, ज्ञाम-भाष्ट्रा, ना. सांदर्था, जिला- काठा ३३०४६४. सोनः (०२८३४) २३३३०३, फैस्सा २३४४८८, २८८९११, Email: info@sindhu.dhamma.org [फिसिर आगंभ सोने के दिन सीपे सेंद्र जाने के [स्ट्र यातन सुविभा उपनच्या तरर्थ संपर्क- सोनः भुवः ०९४२६०-३३५३४ गांगीयम- ०९४३६२-१४५३१, गांडरी ०८२३८७ ९५६४.] ३२३४७६.
- वन्तरिः : सौराष्ट्र विषयमा केंद्र, कोटारिया गेड, गजकोट. फोन: (०२८१) २९२४९२४, २९२४९४२, मोवार्टम: ९३२.५९-३३५४० Email: info@kotadhamma.org (गजकोट से १९ कि.मी.) वेषकः १) सौराण्ड विषयचवन केंद्र, C/o भामा हार्याना तेव, परेतवा गेड, गजकोट-३६०००१. फोन: ०२८१- २२२०८६१६, मोवार्टम १४२.३४-३१५९१, फैसा: २२२४३८४. (फोर्का जिलि राज्य मेंगे के दिन प्रमाकीट के निण् यहाँ से याहन ३ वजे जाना १), २) ही मेलना, कोन: २५८४५९१, मोवाईन: १४२८न०३२९१.
- वजरिवाडरः उत्तर पुरसल विकथना वेड, भोडा मान, ता. और दिना- मेरसाया, गुडरातः छोतः (०२७६३) २७२८००. Email: info@divakara.dhamma.org संपर्कः चोनः (०२७६३) २५४६३४, २५३३१५. मोना. ०९४९२९३३४०००.
- धम्बस्तिन्दः स्रोग्द्रनगर, गुजरान संवर्कः १) महासनीजी, कोनः (०२७५२) २४२०३०. २) डॉ. वर्विजी, कोनः २३२५६४.
- धव्यपत्रवः संपर्धः १) 'धव्यभवन'. ५ व्यन्धि पार्क, अक्षेत्र अभिनेतृत के पीले, अक्षेत, बहोत्त-३९००२०: पोन: (०२६५) २३४११८१. २) विद्वन्माई पहेत्र, फोन: (०२६९२) मोया, ९८२५०-३८०५७. Email: vvsou@hotmail.com
- प्रण अभिषदा : विषय्यत्र प्राप्त केंद्र, नैनलन स्वापे में. ८. (मुंदर्ड से अत्यतावार) पठिप्र से २ किठ मेठ दूरी पर योगियाथ टोन्जवश, ग्राम यागव्यात्र सा. गंवदेवी जि. नयसागे, प्रांत: ०२६३४ २९११००, पंत्रीकरण: तंपरत ११ से सार्य ५ (०२११) ३२६०९६१. ०९८२५९९५८१२, www.ambika.dhamma.org Online registration: dhammaambikasurat@gmail.com संपर्क: १) प्रसंतभाई साड, मोवा. ०९४२८१९६०३१२, २) श्री रन्यांचाई के. पठेन, मेया. ०९८२५०४६१८
- धणपीडः गुर्वर विषयवा केंज्ञ. (अल्प्राचार नेक्ये स्ट्रेसन से ४० कि.भी., पोलचा उठर से ३ कि.भी. पठने) ग्राम रनोटी. ता. पीलचा, जिनः अल्प्राचायाः ३८८८०० सांवा. ९९८०००२११०, ८९८०००१११२, ९९२९४७२,९३५७. पीने (०२७१४) २९४६९०. Email: info@pitha.dhamma.org (वस सुविध प्रत क्रिये के व्हिय प्रत, पान्ची वस स्टेंड (अल्प्राचाया) दोवरपर २.३० वरे) सेचे हो धीलनी डांगी तोडी, योया ९८४००६९११२
- धम्परीतः विषयमा अन्तार्थवेश साधम् वेद्य, (१२.६ दियी) अग्रुत स्टोन नाग्रार्जुन साम गेड, कुरुप्य भयर, यनसर्परिप्रम देराग्राद-५०६०६७०, (ऑग्र प्रदेश) प्रदेश: (०४०) २४२४७२९०, ३२४६०५९२, ०९४९१९४२४३, फैसर २४२९१३४६, Email: Info@khetta.dhamma.org
- यणांतु । विस्तयच साथवा वेंडा. ६३३, प्रजानः शंडलय संड, धीमन्त्रीयम्बर्धः तेड. हाग यीमन्द्रीवस्त्रम्म, घेठाई-६०००४४. मोयादनः १४४२२-८०१९२, १८४४२-१९५३, १४४४२-३१६३२, Email: setu-dhamma@gmail.com संबर्धः भी भाषन्य, न. ३. सियमन् संड, अहलगेद, धेन्द्राई-६००६८८. योगः (०४४) १३४०-३००, ४३४०-३००१, किस्स, ११-४४-४२०१२१३३, भोषादनः ०१८४०-३५६२५, Email: skgoenka@kgiclothing.in; skgoenka@gogogaments.in, तिथि संबंधीन वानवाणी सण पंत्रीप्रच के सिव संबंध १४४४४ २९४२, १४४३३-८४४२३, १८४३८, २८१५-३५६३४, १९४०४-६३४५३, (फिन्न वायांत्रन्य के समय आर्थन वुवह १० वज्य से १ नया साथ र भे प्रजी नयी.
- धण्यपुत्ताः वैगातीः विश्ववना केंद्र, अन्द्र-६२३२३. (गांव अन्द्र, अन्द्र पंचायन कार्याचव के पात) नृषद्भर कार्ट्स के सामने सामस्पूर्ग वैपातां, जात रामपुरा, (प्रत्रांख्य), प्रेजेतः (०८०) २३३०-३३७, ३३०-३३०, ९६-९७३९७२,९८८ (पुत्रार १० से पार्च १ नग्र), २३४२-४९४२ (मुप्य १९ से दिप्रज न मरा साथं से १ स्वार्ग, एषं १३३४-५४२.२८ (पुत्रार ११ से दोप्राय १ नग्र), १२४२१-५९४२ (मुप्य १९ से दीप्रज न मरा साथं से १ स्वार्ग, एषं १३३४-५४२.२८ (पुत्रार ११ से दोप्राय १ नग्र), १२४१-५९४२ (मुप्य १ से दीप्रज न मरा साथं से १ स्वार्ग, एषं १३४२/५५४२ स्वार्ग १४ से दोप्राय १ नग्र), मित्रों। गोठि@рарोधां १४४ सि मर्ग साथ नुषद्धा हाई भर से स्वान्ध्र से २३ की.मी. इत महत्र, तथा साथ से अनुम्य पांच के लिण्ड जोतीप्रका सिन्द हे ॥
- धन्मतवाजुर : विषभ्या सायव बेत्र, दित्र कॉलोनी, नागार्जुन सागर, जि. नानगॉडा, आंध्र प्ररेता, (हेरावार से १४०.४ किमी, बुद्धायर्क के पास, जिन कॉरोनी से हैरायदार की नरफ 3 किमी, दूरी पर) निम-५०८२०२, फॉल (८६८०) २ ऽऽ९९९ मॉवा: ०९९६३ ऽऽ५६४५, ९४४०१- ३९३२९, Email: info@nagajjuna.dhamma.org
- ध्यनिव्यानः : विपर्श्वच सायना केंड, इंट्र, यो. पोधागमः ५०३१८६, येरपन्धं मंडन, जि. निजामावाह, योन: (०८४६७) ३१६६६३, ९९०८५६३३६. Email: info@nijjhana.dhamma.org
- वणवित्रयः । विद्यवनां साधनां हेंड, वित्रयगयः, पोस्ट- पेदायेगी मंडलन्, दिन-५३४४८४५, जि. प्रतिधन मोदावरी, (ऑप इदेश). [विजयाय गांव एतूम से १५ दिमी, एतूम विनवपूरी गेड पर. विजयाय ध्वा स्टंब्ड से ३ धी. भी. दूरी पर ध्यमविजया सेंटर है, बस स्टंब्ड से अंदेशदेस्सी उपनव्य हैं।] प्रवनः (८८८१२) २२५५२२; मोदा. ९४४१४-४५२४४
- समालनः विकरना अंतर्गदीव सारना वेंद्र, कुमुदारुनी पाय, भीनावाम भानुकु गेड, (भीमावाम के पाल), संडल -पान कोईल, जि. परिषम गांदार्थन, विन ५३४२१० छोनः ०८८१६- २३६५६६. Email: info@rama.dhamma.org
- यन् डोगड्य : विरायना सापना केंद्र, कोंडापुर (कावा) संगोर्ग्न, जि. मंडक ५०२३०६. संबर्कः मोवा. १३९२०-९३५९, ९३९८३-३६१७५.

धव्यचेतनः विपरधना साधना केंड, पो. मव्यग (अतया) कोनुकुप्रन्थी, वेनान्तुर, जि. अन्युप्रता केस्त-६८९५०८. फोन: (orse) 234-2228. Email: info@ketana.dhamma.org संपर्क: ?) (कार्यात्रय) केल विषध्यमा सपिती, मार्थ्या, नरेव्ययन लाइन, प्रत्नझार गेड, एनपढता पो. ऑ. कोपी-६८२ ०२६, केरन प्रोन: (०४८४) २५३९८९१ २) श्री थी. ग्विंडन, मोया. ९८४६५-६९८९१.

धम्म मघताः महराई (धर्म की मधुरता) महराई

- यम्पर्काननः धम्पर्कानन विपरयना केंड, धनगंगा सट, रेगाटोन्ध, पो. गर्ग, यानापाट. फोनः (०७६३२) २९२४६५: संपर्कः ?) थी हरीदारा मंआम, १२६, तान कुटी, गंगानगर गेड, युद्री, बाजपाट-४८१००?, (म. म.) फोन: (०७६ १२) २३९११६, मोबाईन: ०९४२५१४००१५, Email: dineshbgt@hotmail.com २) धी सांतागर्ड, मोबा.
- षण्वेतुः विपश्यना वेंड, पोस्ट यॉग्स १९, बनीर, ध्राया-अंतीस, जिन्म-दुर्ग, एसीसगढ़-४९१००१: (म.प्र.) फोनः (0366) ३२०५५१३, मोवा. १५८९८४२३३३, Email: info@ketu.dhamma.org संबद्ध: १) प्रम्पपेनु.
- (उपगंचन केंद्र के पते पर) तथा मोया. ०९४२५२-३४८५७, ०९०९८९-२०२४६. धण्यवतः : विपायवा सामना केंद्र, भेडापाट याने से एक किनोमीटर, वानर मार्ग, पंडायार, जयनपुर, मोजा. १३००००६६५३ संसर्क विषय्यना इटर, अयगपुर, डागा - मधु मंडिकन स्टोर्स, मंडीसन काम्प्रेक्स, सम्प्रेसीय के पास, मंडिन रोड, बेंक जॉफ बहीता के बाजू में, जबनपुर-०२ फीन: ०७६१-४००१२५२, मंबा. १९८१५-१८१५२,
- षण्वतिष्णुयीः वैशाली विपश्यना केंड, नदीरा प्राम्, सरीरा पाठी, मुजरफरपुर-८४३११३, छोनः ०९९३११६१२९०, संपर्कः थी गोरान्ध्र, जेनीय आदी सर्वत, अपोरिया बाजार, पी. रामना, मुजफरापुर, रिन-८४२००२, पोन: ०६२१-
- 2210-224, 2215550. Email: info@licchavi.dhamma.org पन्द्रोपिः चेपगवा अंतर्राष्ट्रीय विषश्यना सायना केंद्र, मगय विश्वविद्यालय के समीत, वा मगय विश्वविद्यालय, गवा ठोवी गेड, बंग्यया-दरप्रदेश, गंवा, ९८३१६-03६३१, Email: info@bodhi.dhamma.org संरक्ष श्रेय:
- धण्युक्वोत्तरः विजोत्य विपत्थवा ताथना वेद, व्यवभागगर-२, सीएडीसी, घांगर्गसी, जि. मॉग्रावर्थ्यई, निजोतम-३९६७३२. Email: mvmc.knagar@gmail.com, संपर्क: १) रियेवर घठमा, परेन: 0357-24(31(2), माल.
- षण्णुगैः विषुध वियम्भन मेरिशन सेंटा, या. मधमग, जि. उत्तर त्रिगुग, गिनः ७९९२६५. मोथा. ०९८६२६-४६७६४. Email: Info@Puri.dhamma.org संपर्कः श्री देवान माहन, फोन: 03(2:-330074?, मोना.
- धल्यगंगः विश्वया वेंद्र, सोदपुर, गरिश्वन्द्र दता रोड, पत्रिवटी, बारो मन्दिर घाट, कोनकाता-360११४, सोव: (०१३) २५६३२८६५. Email: info@ganga.dhamma.org संपद्धः कार्यात्रयः भी बार्याहय, २२, बानसंस्त तेव, द्वारा नरन्त, होन्छाना-50000?, स्रोन: (०३३) २३४२३२२६/४६१? (२) सी तांस, १२३८, मोनीचन नेहरू रोड, कोनकाना-२९ फोम नि. २४८५४१७९. मोवा. ९८३१४-८५५०१.

धन्यसाठः व्यवसार्थं विश्ववत्ता केंद्र, कत्वा इम के रोग्रे, प्राय रोजनपुरा, घोरान-४६३ ०४४, संपर्कः मोरा. १४०६१-२३८०३, संपर्कः प्रकान गराम, ई-३/८, नुपूर केंत्र, अरंग क्रतिसे, घोरान-१६२०१६, मोरा-לכיוז-כיסיי, שלה אחת יוות זיור זי איר זו שתי לאחו זער ליי.

भागना www.unamma.org/en/schedules/schpala.smm षणमाडवा : इरोर (प.स.) विपरगना केंड. याप - जंबुडी हरवी, योगर्टायरी के आपे, दिन पूर्वन के सायने, सत्रांड रोड, इरीर: अप्रेक्व, संपर्क: ?) इरोर विपरवचा इंटरनेतनन फरंडेजन, हरट, ज्यापांचा भटर, एस. जी, रोड इरोर (ज र )

- dhammamalava@gmail.com २) श्री राषुराम राण, माथ. १८९३१-२९८८८. पण्यतः (तन्त्राय से १५ कि.मी.) साई पंदीर के सीठे, प्राय प्रायोग ता. साईवन त्रि रत्त्राय ४५३००१, केला: ०३४१२
- Yoj2629, Mier, ogersi, us van a vo, an dhanm.rata@gmail.com arts reau forpan समिति, हाग डा वापयानी कनिनीक, ११5, स्टेनन रोड, रतन्त्रव-४५७००३ मोया. ०१९८१०-८४८२२,

धम्मउपरनः धाराद्यीतवा, विमार संपर्कः क्षोनः निवास (०६२१) २४४ ९७५: ५५२१ ०७७० पण्डलकः विपाययना साधना केंद्र, प्रापं धानवेश पो. अमरेला (व्याया) होरियार रोड क्रिनाः नुआवाडा, उर्गुला-५८६१०६. योवा. ०१४०६२३ ३८९६, संवक्षः १) थी. रस. एन. आयात्र, सोवा. ०१४३८६१०००३, २) थी. पुरुषानम जे.

- प्रवासितिस्वरः विपर्ध्यत्र सायवा बेंड, यो. औ. आये सेनी, प्राय, सेनी ईस्ट सिन्डियनः ७३९९३५, संदर्शः झीलारेवी
- धीर्गाया, मंचा, ०९८३०२०६४८१, ०९३४८२ ११३८३, ०९४३४३-११३०३, ०९४३४८-१२२२६ Email:
- वर्षत्रेयः नेवात्र विषयवन देव, पुराव पोछरी, दुझ्वीनकंट, पी. वा. १२८९६, व्राटमांद, पोव: ९७७ (०१) ४३७१९६६, ४३३१००८, ४३५०९८१, ४३३१९९७, विदारा, ४२२४६२२, ४२३६३१८, Email: १४६७४८, ४३५०९८१, ४३३४४९७, विदारा, ४२२४६२२, विदारा, ३७४४७०, वि.३३३३१६, केवल ३३४४३७ info@sringa.dhamma.org, www. wie. 240462, 224440, fa.222240, Ban: 226526,
- पण्यननीः सुनिनी विषयण देव, जुँवनी (पंत कोप के पता), म्लनदेवी, जुँवनी अंगत, नेपान, Email: info@janani.dhamma.org पान: १३७ (३१) ५८०२८२. संबंध नेपान, रान: १७७ (११) ५११५९१. वण्यितर : पूर्वापत सिम्म्यन केंद्र, पुनवर्ग देन, स्व पार्क के दक्षिय की और इपार्ग- 3 सलगे, नेपाल, कोर: [493] (\*\*) ucave?, Email: info@birata.dhamma.org; titt: 2) al acr, une [eua] (??) प्रचरितार : पूर्वपत विपालन केंद्र कुम्बता वर, (२५) ५८५५२१: Email: info@birata.chamma.org; सेन्द्र: १) का मुख्य (१७७)२५५२२, वि. ५२९८२२ (२५) ५८५५२१: Email: info@birata.chamma.org; सेन्द्र: १२ (१७७)२५५२२, वि. ५२९८२२ CC-0. MutrackShift Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

umans : बीरपंत विपश्यना केंद्र, परवानीपुर, पारसा, नेपाल, Email: info@tarai.dhamma.org संपर्क: ?) कार्याच्यः संदीप विल्डींग, आदर्श नगर, पां. या. नं. ३२, फोनः ०५१-५२१८८४, फैस्सः ०५१-५८०४६५, मांवा. SCORE-SUSE

धम्मविमयतः : चितवन विपञ्चना केंद्र, मंगलपुर व्यी.ही.सी. यार्ड नं ८, विजवनगर बाजार के समीप, चितवन, नेपाल Email: info@citavana.dhamma.org संपर्कः १) धी मरागजन, फोन: ९७५(५६) ५२०२९४, ५२८२९४

धम्मकीति : कीतिपुर विपश्चना केंड, देवयोका, कीतिपुर, नेपाल, संपर्कः थी मदर्जन, रामाल तीले, दाई नं. १, कीतिपुर-धामयोग्रताः चोग्रतः विपश्चमा केंद्र, प्रवर्भया नेश्वनाथ नगरपानिका, पोखग, कराका, नेपाल, संपर्कः श्री माग गुरुंग फीनः [235] (\$30) .522937. मात्रा. SCRES-33363. 96899-446666. Email: info@pokhara.dhamma.org

### Cambodia

Dhamma Latthika: Battambang Vipassana Centre, Trungmorn Mountain, National Route 10, District Phnom Sampeau, Battambang, Cambodia Contact: Phnom-Penh office: Mrs. Nary POC, Street 350, #35, Beng Keng Kang III, Khan Chamkar Morn, Phnom-Penh, Cambodia, P.O. Box 1014 Phnom-Penh, Cambodia Tel. [855] (012) 689 732; poc\_nary@hotmail.com; Local contact: Off Tel: [855] (536) 488 588, 2. Mr. Sochet Kuoch, Tel: [855] (092) 931 647, [855] (012) 995 269 Email: mientan2000@yahoo.co.uk and ms\_apsara@yahoo.com

### Hong Kong

Dhamma Mutta: G.P.O. Box 5185, Hong Kong Tel: 852-2671 7031; Fax: 852-8147 3312, Email: info@hk.dhamma.org

### Indonesia

Barat I, No. 27 A, Lt. 4, Jakarta Barat, Indonesia Tel : [62] (021) 7066 3290 (7am to 10pm); Fax: [62] (021) 4585 7618; Email: info@java.dhamma.org

### Iran

Dhamma Iran: Teheran Dhamma House Tehran Mehrshahr, Eram Bolvar, 219 Road, No. 158 Tel: 98-261-34026 97; website: www.iran.dhamma.org; Email: info@iran.dhamma.org

### Israel

Dhamma Pamoda: Kibbutz Deganya-B, Jordan Valley, Israel City contact: Israel Vipassana Trust, P.O. Box 75, Ramat-Gan 52100, Israel, www.il.dhamma.org/os/Vipassana-centre-eng.asp; Email: info@il.dhamma.org Website:

Dhamma Korea: Tel: +82-010-8912-3566, +82-010-3044-8396 www.kr.dhamma.org; Email: dhammakor@gmail.com Website:

### Japan

Dhamma Bhānu: 2-1 Iwakamioku, Hatta, Kyotamba-cho, Funai-gun, Kyoto 622-0324 Tel/Fax: [81] (0771) 86 0765, Website: www.bhanu.dhamma.org; Email:

Dhammādicca: 785-3 Kaminogo, Mutsuzawa-machi, Chosei-gun, Chiba, Tel/Fax: [81](475)403611 Website: www.adicca.dhamma.org; Email: info@adicca.dhamma.org

### Malaysia

Dhamma Malaya: Malaysia Vipassana Centre, Centre Address: Gambang Plantation, opp. Univ. M.P. Lebuhraya MEC, Gambang, Pahang, Malaysia Office Address: No., 30B, Jalan SM12, Taman Sri Manja, 46000 Petaling Jaya, Malaysia, Peter Manual Manual Control of C Tel: [60] (16) 341 4776 (English Enquiry) Tel: [60] (12) 339 0089 (Mandarin Enquiry) Fax: [60] (3) 7785 1218; Website: www.malaya.dhamma.org; Email:

### Mongolia

Dhamma Mahāna: Vipassana center trust of Mongolia, Eronkhy said Amaryn Gudami, Soyolyn Tov Orgoo, 9th floor, Suite 909, Mongolia Tel: 1976] 9191 5892. 9909 9374: Contact: Central Post Office, P. O. Box 2146 Ulaanbaatar 211213. Mongolia, Email: info@mahana.dhamma.org

### Myanmar

Dhamma Joti: Vinassana Centre, Wingaba Yele Kyaung, Nga Htat Gyi Pagoda Road, Bahan, Yangon, Myanmar Tel: 1951 (1) 549 290, 546660; Office: No. 77, Shwe Bon Tha Street, Yangon, Myanmar. Fax: [95] (1) 248 174 Contact: Mr. Banwari Goenka, Goenka Geha, 77 Shwe Bon Tha Street, Yangon, Myanmar Tel: 1951 (1) 241 708, 253 601, 245 327, 245 201; Res. [95] (1) 556 920, 555 078, 554 459; Tel/Fax: Res. [95] (01) 556 920; Off. 248 174; Mobile: 95950-13929; Email: Email: goenka@ motmail.net.mm; bandoola@motmail.net.mm; dhammajoti@mptmail.net.mm

Dhamma Ratana: Oak Pho Monastery, Myoma Quarter, Mogok, Myanmar Contact: Dr. Myo Aung, Shansu Quarter, Mogok. Mobile: 1951 (09) 6970 840. 9031 861.

Dhamma Mandapa: Bhamo Monastery, Bawdigone, Near Mandalay Arts & Science University, 39th Street, Mahar Aung Mye Tsp., Mandalay, Myanmar Tel: [95] (02) 39694,

Email: info@mandala.dhamma.org

Dhamma Mandala: Yetagun Taung, Mandalay, Myanmar, Tel: [95] (02) 57655, Contact: Dr Mya Maung, House No 33, 25th Street, (Between 81 and 82nd Street), Mandalay, Myanmar Tel: [95] (02) 57655; Email: info@mandala.dhamma.org

Dhamma Makuta: Mindadar Quarter, Mogok, Mandalay Division, Myanmar. Tel:

[95] (09) 80-31861; Email: info@joti.dhamma.org Dhamma Manorama: Main road to Maubin University, Maubin, Myanmar. Tel: Contact: U Hla Myint Tin, Headmaster, State High School, Maubin, Myanmar. Tel:

Dhamma Mahimu: Yechan Oo Village, Mandalay-Lashio Road, Pyin Oo Lwin, Myanmar. Tel: [95] (085) 21501; Division, Mandalav

Dhamma Manohara: Aung Tha Ya Qr, Thanbyu-Za Yet, Mon State Contact: Daw Khin Kyu Kyu Khine, No.64 Aungsan Road, Set-Thit Qr, Thanbyu-Zayet, Mon

State, Myanmar, Tel: [95] (057) 25607 Dhamma Nidhi: Plot No. N71-72, Off Yangon-Pyay Road, Pyinma Ngu Sakyet Kwin, In Dagaw Village, Bago District, Myanmar, Contact: Moe Mya Mya (Micky). 262-264, Pyay Road, Dagon Centre, Block A, 3rd Floor, Sanchaung Townshil Email: Myanmar. Yangon11111.

Dhanuna Nanadhaja: Shwe Taung Oo Hill, Yin Ma Bin Township, Monywa

District, Sagaing Division, Myanmar Contact: Dhamma Joti Vipassana Centre

Dhamma Lābha: Lasho, Myanmar Dhamma Magga: Near Yangon, Off Yangon Pegu Highway, Myanmar

Dhamma Mahapabhata: Taunggyi, Shan State, Myanmar

Dhamma Cetiya Patthära: Kaytho, Myanmar Dhamma Myuradipa: Irrawadi Division, Myanmar

Dhamma Pabhata: Muse, Myanmar Dhamma Ilita Sukha Geha: Insein Central Jail, Yangon, Myanmar

Dhamma Hita Sukha Geha-2: Central Jail Tharawaddy, Myanmar

Dhamma Rakkhita: Thayawaddi Prison, Bago, Myanmar

Dhamma Vimutti: Mandalay, Myanmar

Dhamma Mitta Yāna:

Dhanuna Phala: Philippines, Email: info@ph.dhamma.org

Dhamma Kūja: Vipassana Meditation Centre, Mowbray, Hindagala, Peradeniya, Sri Lanka Tel/Fax: [94] (081) 235 5774; Tel: 194] (060) 280 0057; Webele Website: www.lanka.com/dhamma/dhammakuta; Email: dhanuma@slmet.lk Dhamma Sobhā: Vipassana Meditation Centre, Bahka Vidyala Road, Pahala Lanka Tel: [94] Sri Kosgama, Kosgama,

Dhamma Anurādha: Ichchankulama Wewa Road, Kalattewa, Kurundankulama, Anuradhapura, Sri Lanka. Tel: [94] (25) 222-6959; Contact: Mr. D.H. Henry, Opposite School, Wannithammannawa, Anuradhapura, Sri Lanka. Tel: [94] (25) 222-1887; Mobile. [94] (71) 418-2094. Website: www.anuradha.dhamma.org; Email: info@anuradha.dhamma.org

### Taiwan

Dhammodaya: No. 35, Lane 280, C hung-Ho Street, Section 2, Ta-Nan, Hsin She, Taichung 426, P. O Box No. 21, Taiwan Te: [886] (4) 581 4265, 582 3932; Website: www.udaya.dhamma.org; Email: dhammodaya@email.com

Dhamma Vikāsa: Talwan Vipassana Centre - Dhamma Vikasa, No. 1-1, Lane 100, Dingnong Road, Laonong Village Liouguei Township, Kaohsiung County Taiwan, Republic of China, Tel: [886] 7-688 1878; Fax: [886] 7-688 1879; Email: info@vikasa.dhamma.org

### Thailand

Dhamma Kamala: Thailand Vipassana Centre, 200 Yoo Pha Suk Road, Ban Nuen Pha Suk, Tambon Dong Khi Lek, Muang District, Prachinburi Province, 25000. Thailand Tel. [66] (037) 403- 514-6, [66] (037) 403 185; Website: http://www.kamala.dhamma.org/, Email: info@kamala.dhamma.org

Dhamima Abhā: 138 Ban Huay Plu, Tambon Kaengsobha, Wangton District, Pitsanulok Province, 65220, Thailand Tel : [66] (81) 605-5576, [66] (86) 928-6077; Fax : [66] (55) 268 049; Website: http://www.abha.dhamma.org/, Email: info@abha.dhamma.org

Dhamma Suvanna: 112 Moo 1, Tambon Kong, Nongrua District, Khonkaen Province, 40240, Thailand Tel [66] (08) 9186-4499, [66] (08) 6233-4256; Fax [66] (043) 422-288; Website: http://www.suvanna.dhamma.org/, Email: info@suvanna.dhamma.org

Dhamma Kañcana: Mooban Wang Kayai, Tambon Prangpley, Sangklaburi District, Kanchanaburi Province, Thailand Tel. [66] (08) 5046-3111 Fax [66](02) 993-2700, Email: info@kancana.dhamma.org

Dhamma DhānI: 42/660 KC Garden Home Housing Estate, Nimit Mai Road, East Samwa Sub-district, Klongsamwa District, Bangkok 10510, Thailand Tel. [66] (02) 993-2711 Fax [66] (02) 993-2700; Email: info@dhani.dhamma.org

Dhamuna Simanta: Chiengmai, Thailand Contact: Mr. Vitcha Klinpratoom, 67/86, Paholyoin 69, Anusaowarce, Bangkhen, BKK 10220 Thailand Tel: [66] (81) 645 7896; Fax: [66] (2) 279 2968; Email: vitchcha@yahoo.com; Email: info@simanta.dhamma.org

Dhamma Porāņo: A meditator has donated six acres of land near Nakorn Sri Dhammaraj (the name of the city), an important and ancient sea-port.

Dhamma Puneti: Udon Province, Thailand

Dhamma Canda Pabhā: Chantaburi, an eastern town about 245 kilometres from Bangkok

### Australia & New Zealand

Dhamma Bhūmi: Vipassana Centre, P. O. Box 103, Blackheath, NSW 2785. Australia Tel: [61] (02) 4787 7436; Fax: [61] (02) 4787 7221, Website: www.bhumi.dhamma.org; Email: info@bhumi.dhamma.org

Dhamma Rasmi: Vipassana Centre Queensland, P. O. Box 119, Rules Road. Pomona, Qld 4568, Australia Tel: [61] (07) 5485 2452; Fax: [61] (07) 5485 2907. Website: www.rasmi.dhamma.org; Email: info@rasmi.dhamma.org

Dhamma Pabhā: Vipassana Centre Tasmania, GPO Box 6, Hobart, Tasmania 7001, Australia Tel: [61] (03) 6263 6785; Website: www.pabha.dhamma.org, Course info@pabha.dhamma.org Dhamma Teleta: B. 0. Ben it with the second seco

Dhamma Aloka: P. O. Box 11, Woori Yallock, VIC 3139, Australia Tel: [61] (03) 5961 5722; Fax: [61] (03) 5961 5765 Website: www.aloka.dhamma.org; Ertail:

Dhamma Ujjala: Mail to: PO Box 10292, BC Gouger Street, Adelaide SA 5000, [Lot 52, Emu Flat Road, Clare SA 5453, Australia] Tel contact: Anne Blizzard [61] (0)8 8278 8278; Email: info@ujjala.dhamm.org

Dhamma Padipa: Vipassana Foundation of WA, Australia, Website: www.dhamma.org.au, Contact: Andrew Parry C/- 13 Goldsmith Road. Claremont. WA 6010, Australia, Tel: 1611-(8)-9388 9151, Email: andparry@optusnet.com.au; Email: info@nadina.dhamma.org

Dhamma MedinI: 153 Burnside Road, RD3 Kaukapakapa, Rodney District, New Zealand Tel: [64] (09) 420 5319; Fax: [64] (09) 420 5320; Website: www.medini.dhamma.org: Email: info@medini.dhamma.org

Dhanima Passaddhi: Northern Rivers region, New South Wales, Email: info@passaddhi.dhamma.org

### Europe

Dhamma Dipa: PENCOYD, ST. OWENS CROSS, JIR2 8NG, UK Tel: [44] (01989) 730 234; Fax: [44] (01989) 730 450; Website: www.dipa.dhamma.org; Email: info@dipa.dhamma.org

Dhamma Padhāna: European Long-Course Centre, Pencoyd, ST Owens Cross, HR2 8NG, UK: Website: www.eu.region.dhamma.org/os username <oldstudent> password <br/>
heppy> Email: info@padhana.dhamma.org

Dhanima Dvära: Vipassana Zentrum, Alte Strasse 6, 08606 Triebel, Germany Tel: [49] (37434) 79770: Fax: [49] (37434) 79771 Website: www.dvara.dhamma.org; Email: info@dvara.dhamma.org

Dhamma Mahl: France Vipassana Centre, Le Bois Planté, Louesme, F-89350 Champignelles, France, Tel: [33] (0386) 457 514; Fax [33] (0386) 457 620; Website: www.mahi.dhamma.org; Email: info@mahi.dhamma.org

Dhamma Nilaya: 6, Chemin de la Moinerie, 77120, Saints, France Tel/Fax: [33] 1 6475 1370; Mobile: 0609899079; Email: vcjuly2001@orange.fr

Dhamma Atala: Vipassana Centre, SP29, Lutirano 15 50034 Lutirano (Fi) Italy Tel: Off. [39] (055) 804 818; Website: www.atala.dhamma.org: Email: info@atala.dhamma.org

Dhamma Sumeru: Centre Vipassana, No. 140, Ch-2610 Mont-Soleil, Switzerland Tel: [41] (32) 941 1670; Website: www.sumeru.dhamma.org; Email: info@sumeru.dhamma.org; Registration office: registration@sumeru.dhamma.org

Dhamma Neru: Centro de Meditación Vipassana, Cami Cam Ram, Els Bruguers, A.C.29, Santa Maria de Palautordera, 08460 Barcelona, Spain Tel: [34] (93) 848 2695; Website: www.neru.dhamma.org; Email: info@neru.dhamma.org

Dhamma Paijota: Dhamma Paijota, Belgium, Light (or Torch) of Dhamma, Vipassana Centrum, Driepaal 3, 3650 Dilsen-Stokkem, Belgium, Tel: [32] (0) 89 518

230; Website: www.pajjota.dhamma.org; Email: info@pajjota.dhamma.org Dhamma Sobhana: Lyckebygården, S-599 93 Ödeshög, Sweden. Tel: [46] (143)

211 36; Website: www.sobhana.dhamma.org; Email: infu@sobhana.dhamma.org Dhamma Pallava: Vipassana Poland, Contact: Malgorzata Myc 02-798 Warszawa, Ekologiczna 8 m.79, Poland, Tel: [48](22) 408 22 48; Mobile: [48]

505-830-915, Email: info@pl.dhamma.org

Dhamma Sukhakari; East Anglia (UK)

### North America

Dhamma Dharā: VMC, 386 Colrain-Shelburne Road, Shelburne MA 01370-9672, USA Tel: [1] (413) 625 2160; Fax: [1] (413) 625 2170; Website: www.dhara.dhamma.org; Email: info@dhara.dhamma.org

Dhamma Kuñja: Northwest Vipassana Center, 445 Gore Road, Onalaska, WA 98570, USA Tel/Fax: [1] (360) 978 5434, Reg Fax: [1] (360) 242-5988; Website:

www.kunja.dhamma.org; Email: info@kunja.dhamma.org Dhamma Mahavana: California Vipassana Center, 58503 Road 225, North Fork, California, 93643 Mailing address: P. O. Box 1167, North Fork, CA 93643. USA Tel: [1] (559) 877 4386; Fax [1] (559) 877 4387; Website: www.mahayana.dhamma.org; Email: info@mahayana.dhamma.org

Dhamma Siri: Southwest Vipassana Center, 10850 County Road 155 A Kaufman, TX 75142, USA Mailing address: P. O. Box 7659, Dallas, TX 75209, USA Tel: [1] (972) 962-8858; Fax: [1] (972) 346-8020 (registration); [1] (972) 932-7868 (center); Website: www.siri.dhamma.org; Email: info@siri.dhamma.org

Dhamma Surabhi: Vipassana Meditation Center, P. O. Box 699, Merritt, BC V1K 1B8, Canada Tel: [1] (250) 378 4506; Website: www.surabhi.dhamma.org; Email: info@surabhi.dhamma.org

Dhamma Manda: Northern California Vipassana Center, Mailing address: P. O. Box 265, Cobb, Ca 95426, USA Physical address: 10343 Highway 175, Kelseyville, CA 95451, USA Tel: [1] (707) 928-9981; Website: www.manda.dhamma.org; Email: info@manda.dhamma.org

Dhamma Suttama: Vipassana Meditation Centre, 810, Côte Azélie, Notre-Dame-de-Bonsecours, Montebello, (Québec), JOV 1LO, Canada Tél. 1-819-423-1411, Fax. 1- 819- 423- 1312, Website: www.suttama.dhamma.org; Email: info@suttama.dhamma.org

Dhamma Pakäsa: Illinois Vipassana Meditation Center, 10076 Fish Hatchery Road, Pecatonica, IL 61063, USA Tel: [1] (815) 489-0420; Fax [1] (360) 283-7068 Website: www.pakasa.dhamma.org: Email: info@pakasa.dhamma.org

Dhamma Torana : Ontario Vipassana Centre, 6486 Simcoe County Road 56, Egbert, Ontario, LOL 1NO Canada Tel: [1] (705) 434 9850; Website: www.torana.dhamma.org; Email. info@torana.dhamma.org

Dhamma Vaddhana: Southern California Vipassana Center, P.O. Box 486, Joshua Tree, CA 92252, USA. Tel: [1] (760) 362-4615; Website: www.vaddhana.dhamma.org; Email: info@vaddhana.dhamma.org

Dhamma Patäpa: Southeast Vipassana Trust, Jessup, Georgia, South East USA Website: www.patapa.dhamma.org Dhamma Modana: Canada

Tel: www.modana.dhamma.org; Email: info@modana.dhamma.org [1] (250) 483-7522; Website:

Dhamma Karunā: Alberta Vipassana Foundation, Tel: [1](403) 283-1889; Fax: [1](403) 206-7453; Email: registration@ab.ca.dhamma.org Latin America

Dhamma Santi: Centro de Meditação Vipassana, Miguel Pereira, Brazil Tel: 1188. Website: www.santi.dhamma.org; Email: info@santi.dhamma.org

Dhamma Makaranda: Centro de Meditación Vipassana, Valle de Bravo, Mexico Tel: [52] (726) 1-032017, Registration and information: Vipassana Mexico, P. O. Box 202, 62520 Tepoztian, Morelos Tel/Fax: [52] (739) 395-2677; Website: www.makaranda.dhamma.org; Email: info@makaranda.dhamma.org Dhamma Pasanna: Melipilla, Chile, Email: info@pasanna.dhamma.org

Dhamma Sukhada: Buenos Aires, Argentina, Contact: Vipassana Argentina, Tel: [54] (11) 6385-0261; Email: info@ar.dhamma.org

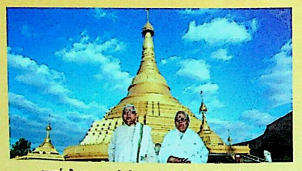
Dhamma Venuvana: Centro de Meditación Vipassana, 90 minutes from Caracas, Sector Los Naranjos de Tasajera, Cerca de La Victoria, Estado Aragua, Venezuela. (See map on the website) Tel: [58] (212) 414-5678 For information and registration: Calle La Iglesia con Av. Francisco Solano, Torre Centro Solano Plaza. Of. 7D, Sabana Grande, Caracas, Venezuela, Phone: [58](212) 716-5988, Fax: www.venuvana.dhamma.org; info@venuvana.dhamma.org Email:

Dhamma Suriya: Centro de Meditación Vipassana, Cieneguilla, Lima, Perú Dhamma Nandanyana: Colombia

South Africa

Dhamma Patäkä: (Rustig) Brandwacht, Worcester, 6850, P. O. Box 1771. Worcester 6849, South Africa Tel: [27] (23) 347 5446; Contact: Ms. Shanti Mather, Tel/Fax: [27] (028) 423 3449; Website: www.pataka.dhamma.org; Email: Russia

Dhamma Dullabha: Phones +7.968-894-23-92, +7-901-543-16-27



आचार्य श्री सत्यनारायणजी गोयन्का एवं श्रीमती इलायचीदेवी गोयन्का

श्री गोयन्काजी ने म्यंमा के महान विपश्यनाचार्य सयाजी ऊ वा खिन से सर्वप्रथम सन १९५५ में विपश्यना साधना सीखी। तब से अभ्यास का क्रम जारी रहा। सन १९६९ में भारत आये। व्यापार-धंधे से सर्वथा अवकाश ग्रहण कर भारत के विभिन्न स्थानों पर इस साधना-विधि के दस-दिवसीय शिविर लगाते रहे। सन १९७६ में प्रमुख विपश्यना केंद्र 'यम्मगिर' की स्थापना के पश्चात अव तक पूरे विश्व में लगभग १६५ विपश्यना केंद्र स्थापित हो चुके हैं। अन्य नये-नये स्थानों पर भी केंद्र खुलते जा रहे हैं। इनमें साधकों के लिए नि:शुल्क आवास तथा भोजनादि के स्थायी व्यवस्था रहती है। विपश्यना सिखाने का सारा व्यय कृतज्ञ साधकों के दान पर निर्भर रहता है। शिविरों का संचालन पूज्य गोयन्काजी तथा उनके द्वारा नियुक्त विश्व-भर के १२०० से अधिक सहायक आचार्यों द्वारा किया जाता है। हिंदी, अग्रेंजी के अतिरिक्त विश्व की अन्य ५३ भाषाओं में श्री गोयन्काजी के प्रवचनों का अनुवाद हुआ हे और उनके माध्यम से विश्वभर मे शिविरों का संचालन हो रहा है।शिविर-काल में साथकों को वाह्य संपर्क से दूर, शिविर-स्थल पर ही रहना अनिवार्य होता है।

ध्यान की यह विद्या सीखने के लिए हर संप्रदाय के लोग आते हैं - नर हों या नारी। बाल, वृद्ध, युवा सभी उम्र के लोग आते हैं। बहुत ऊंची शिक्षा-प्राप्त व्यक्ति आते हैं और एकदम निरक्षर, अनपढ़ लोग भी। धनाइय भी आते हैं और दरिबनारायण भी। सरकारी वा गैर-सरकारी अधिकारी एवं कर्मचारी तथा हर क्षेत्र के व्यवसायी एवं उद्योगपति आते हैं। यह कहने में अतिशयोक्ति नहीं होगी कि हर तबके के लोग आते हैं। किसी भी विपश्यना शिविर में समाज के हर वर्ग का यह अनूदा संगम बहुत विस्मयजनक होता है। इतनी विविधताओं के होते हुए भी सभी लोग इस विद्या से लाभान्वित होते हैं।

